

# مقت ترمة لدراسة النقد في الأدبّ العربي

وهي محاضرات القاهــا بدعوة من كلية المعقول والمنقول في جامعة طهران

انبس المقدسي

استاذ شرف للادب العربي في جاسة بيروت الامبركية واستاذ سابق في معهد الدراسات العربية العالمية بمسر وعشو المجمع العلمي العربي



إثشازت أرسكا ةهزن

٤٤.

# مقترمة لدراسة النقد في الأدبّ العربي

وهي محاضرات القاهـا بدعوة من كلية المعقول والمنقول في جامعة طهران

### انبس المقدسي

استاذ شرف للادب العربي في جامعة بيروت الاميركية واستاذ سابق في معهد الدراسات العربية العالمية بمحر وعضو المجمع العلمي العربي

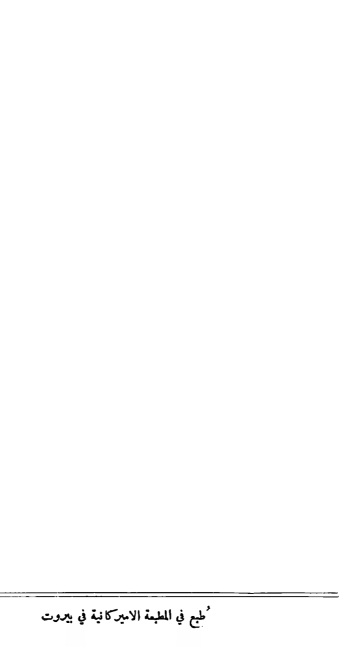
شبكة كتب الشيعة

طبعت ونشرت على ننقة جامعة طهران

الطبعة الاولى

١٩٥٨ م. - ١٣٣٦ ف.





## کلمة تمهيديد

#### لمشل جامعة طهران

اني ليسرني ان اقدِّم الى دارسي العربية هذه المجموعة القيمة من المحاضرات التي القاها البحاثة اللبناني الحجبير الاستاذ انيس المقدسي في قاعة كليـــة المعقول والمنقول تلبية لدعوة جامعة طهران في عامها الدراسي ١٩٥٦ – ١٩٥٧ .

ان ما نالته هذه المحاضرات من اقبال الادبا. والباحثين وما قوبل به ملقيها الكريم من مظاهر الحفاوة والترحيب والابتهاج من طلاب العربية ومن الاساتذة والشباب الجامعين في طهران خبر دليل على ان العلاقات الادبية والمعنوية هي من اوثق الروابط التي تربط الافراد والشعوب. لقد نشأت الصلات بيننا وبين لبنان منذ اقدم العصود التاريخية. ومن حسن الحظ انها كانت ولا ترال متركزة على أسس معنوية انسانية من وحدة في القيم الفكوية والاخلاقية. وتعاون في سبيل العلم والحضارة ، واشتراك في نوع من التراث الثقافي. وبما ان العربية والفارسية كانت اللغتين الرئيسيتين اللتين حملتا على جناحيها تلك الثقافة السائدة في العالم المتوسط الى بلدان الشرق واشتركتا قروناً عديدة في اداء هذه الرسالة السامية ، فلا غرو ان تستحكم بين المتكلمين بها علاقات ادبية واسعة النطاق منذ قديم الأزمان ، علاقات نتج عنها ذلك التفاعل المعنوي وتلك التيارات الفكرية القوية التي جرت بين الامتين في الادوار المختلفة من تاريخها الطويل الحافل بروائع الاثار والاحداث .

نعم لقد اصبحت البلدان الشرقية في خلال القرون الاخيرة بمنزل بعضها عن بعض . وبالرغم من العلائق المعنوية الوثيقة التي كانت تربطها في القديم لم يوجد بينهـا في هذه القرون ما يمكننا ان نسميه بالتعاون الادبي والثقـافي. وقد اتجه العلماء والكتاب في العصر الحديث الى ينابيع العلم الجديدة ، وعنوا عناية محمودة لاغناء انفسهم بما يأخذونه من علوم الغرب وآدابها . وكانت هذه بادرة طيبة منهم ، ولكن فاتهم بجانب ذلك اغنا. ذخائرهم الادبية عن طريق التوجه الى الينابيع الغزيرة من ثقافاتهم الشرقية ٤ كما انه فاتهم الاهتأم لمعرفة احوال البلدان والامم المجاورة لهم في عصرها الحاضر . ولذلك نرى اليوم ان الشبــاب والمتعلمين في هذه البلاد يعرفون عن الغرب وادابها وتاريخهـا ، حتى وعن عوائدها ورسومها اكثر مما يعرفونــه عن جيرانهم وعن ادابهم واختبــاراتهم في العصر الحديث. ولكن مما يدءو الى السرور والاغتباط ان الطبقة المثقفة – وعلى رأسهم العلما. وقادة الفكر – قد بدأت تشعر ان هذه العزلة العامية والادبية لم تكن لتحمل لها اي خير في الماضي . وتنبُّهت المعاهد العامية في الشرق الى ما يقع على عاتقها في هذا العهد الجديد من مهمة ايجاد وسائل التفاهم والتعاون العلمي بين ابنا. هذه البلاد المختلفة ، فقامت لانجاز هذه المهمة بما يوحي اليها تاريخ البلاد الثقافيـــة ووضعت تدريس اللغات الشرقية الهامة في منهاج دروسها . فقد زادت المعاهد العلمية الايرانية اهتامهـا باللغة العربية في السنين الاخيرة وتوسّعت جامعــات ايران عموماً وجا معة طهران خصوصاً في الدراسات العربيــة توسعاً ملحوظاً ، كما ان الجامعــة اللبنانية ادخلت منذ السنة الدراسية الماضية درس اللغة الفارسية وادابها في منهاج دراساتها العربية . وانشأت الجامعة اليسوعية في هذه السنة شهادة للغة الفارسية في معهدها للاداب الشرقية يبعروت.

على ان الايرانيين ليسوا حديثي العهد باللغة العربية وعاومها ، فقد عنوا بها منذ

فر الاسلام عناية بالفة وشاركوا العرب في نشرها وحمل لوائها طيلة قرون ، ولا يزالون يهتقون بها اهتماماً زائداً . الا انه لما كانت الدراسات العربية في ايران بعقضى العلاقات القديمة والتقليدية متجهة نحو القديم على الاكثر ، وما كان ذلك ليسد فراغاً نشعر به اليوم وهو فهم الحياة العربية الحاضرة ومعرفة اللغة العربية في عهدها الجديد ، فقد عمدت جامعة طهران الى انشا. فرع خاص لها في كلية المعقول والمنقول غايته التوسع في الدراسات العربية ليساعد الطلاب والمهتمين بالعربية على فهم الاتجاهات الحديثة والنزعات الفكرية السائدة في البلاد العربية ، ودرس الأدب العربي وما طرأ عليه من تطور في الافكار والاساليب في نهضته الحاضرة .

وقد جاءت هذه المحاضرات في طليعة ما انتهجته الكلية لنفسها . ويسرّني ان اشْجِر هنا الى الاثر الفعَّال الذي كان لها في تسهيل مهمَّة الكلية وهي توجيه اذهان طَلَابها الى ذخائر الادب العربي الحديث وموارد القوة فيله ، وفي نفوس الحشد الحافل الذي كان يحضرها من الادباء وطلاب العربــة في جامعة طهران. ولا عجب من ذلك فهذه الدراسات فضلًا عن شمولها وعمقها تمثل نوعًا جديداً من البحث في الادب العربي والعوامل الفعَّالة فيه بطريقة نقدية شائقة . والعلامة المقدسي احد اساتذة هذا الجيــل بمن لهم دور ملحوظ في النهضة الفكرية والادبية الحديثــة . فهو اذا تحدث عن الادب العربي وتطوّرات فاغما يتحدث عما خبر بنفسه وبـــلاه اكثر من اربعين سنة دارساً ومؤلفاً واستاذاً . واذا اضفنا الى هذه الخبرة الواسعة ما يتصف به في ابجاثه عادة من هدو. التفكير ورصانة الاستنتاج ووضوح التعمير وما يتحلى به من دمائــة الحلق ولطف الحديث ، يظهر جليًا سرّ هذا الاقـــال المتزايد الذي لاقاء من طلاب الأُدب ودارسي العربية في طهران حيث التفوّا حوله ووافوه في مجالسه التي تحوات الى مجالس عـلم وادب. والحقيقة انــه استطاع ان يشغل من قاوب مستمعيه ، بفضل شخصيته العلميــة والاخلاقية ، مكاناً سيظُــل

محتفظاً له طول الزمان .

وانا اذ اقدِّم هذه المجموعة الى قراء العربية اشكر الاستاذ الكريم لتلبيت دعوة جامعة طهران وتزويده طلاب العربية فيها بهذه المعلومات الغنية عن اختباراته الشخصية خدمة للادب ، وخدمة للغة التي نذر حياته الادبية الخصبة لحدمتها ، ونسأل الله تعالى ان يمتعنا بطول بقائه .

بيروت في ١٩ شباط (فيراير) ١٩٠٨

#### محد محدي

معاون عميد كلية المعقول والمنتفول واستاذ الادب العربي بجامعة طهران . والمشرف على الدراسات الغارسية في الجامعتين اللبنانية واليسوعية ببيروت

### توطئة المؤلف

كنت دائماً اشعر بشوق الى زيارة ايران التي كان لعلمائها وادبائها الاقدمين يد كبرى فيا طرأ على حياة العرب الفكرية والاجتاعية من تطوّر وتقدّم. فمن ايران قام بعد الفتح الاسلامي جملة صالحة من حَمَلة العلوم الاسلامية والعربية ، وفي ايران نبغ عدد يذكر من اقطاب الفكر الذين ساعدوا على تكوين تاريخ العرب الادبي. ويكني ان نشير هنا الى سيبويه وابي عبيدة وابن السّكيت والفراء والكساني وابن المقفع وعبد الحميد يجيي وحماد الراوية ، والى الحوادزمي والفارابي وابن سينا والرازي والغزالي والبلخي وكثيرين سواهم من كبار المفكرين والادباء. والحق يقال انه اذا كان العرب قد فتحوا ايران قديماً مجيوشهم ورسالتهم الدينية فان ايران قد فتحت للعربية آفاقاً جديدة اذ امدّتها برجال تركوا في تاريخها آثاراً خالدة لن يحوها كرور الزمان.

اجل كنت دائماً تواقعاً الى زيارة هذه البلاد التاريخية العظيمة التي كانت حياتها حيناً من الدهر ممتزجة بجياة العرب. وقد طالما شوّقني اليها صديتي وتلميذي القديم الدكتور محمد محمدي استاذ الادب العربي في جامعة طهران. فلما وجهت الي ادارة الجامعة دعوتها الكريمة لازورها والتي بعض محاضرات على طلّب الادب العربي فيها قلت في نفسي انها لفرصة سانحة فلأغتنمها. وهكذا لبيت الدعوة شاكراً. واذا انا في طهران وسط بيئة علمية شديدة الاهمام بالبحث حميصة على توثيق العرى بينها وبين البيئات العلمية العربية. ولقد لقيت من حضرة رئيس الجامعة المفضال الدكتور احمد فرهاد ومن اعوانه الكرام ، اخص بالذكر الاستاذ العلّمة بديع الزمان فروزانفر عميد كلية المعقول والمنقول ، ما جعل مهمتي الادبية شائقة بديع الزمان فروزانفر عميد كلية المعقول والمنقول ، ما جعل مهمتي الادبية شائقة

ومفيدة . وهذه الكلية هي معهد خاص في الجامعة للدراسات الاسلامية . ففيها فرع لتدريس اللغة العربية وآدابها وفرع لتدريس الحضارة الاسلامية ، وفرعان آخران احدهما للفلسفة والشاني للفقه الاسلامي . ويبلغ عدد الطلبة في جميع هذه الفروع نحو سبعائة طالب من جميع انحاء الشرق الادنى . وينتهي الطالب منها برتبة ليسانس في الاداب او برتبة الدكتوراه . ولدولة رئيس الوزراء الدكتور منوجهراقبال – وقد كان سابقاً رئيس الجامعة – عطف خاص على الجامعة وخصوصاً على كلية المعقول والمنقول ، وله كما لرئيس الجامعة الحالي يد كبرى في غوها وتقديما

في هذه الكلية وبرعاية عميدها الكريم القيت خمس محاضرات حول النقيد في الادب العربي فرأيت من اساتذتها وطلبتها رغبة شديدة في متابعة هذا البحث ولعل هذه الرغبة هي التي دفعت ادارة الجامعة الى نشر هذه المحاضرات في شكل كتاب يطالعه المتأدبون

ولا ريب في ان ما تقوم ب جامعة طهران من دعوة محاضرين من الخارج ونشر محاضراتهم هو عمل علمي ممتاز يذكر لها بالثناء . واني اذ اعود بالذكرى الى الايام القليلة التي قضيتها هناك متمتعاً مجسن ضيافتها اشعر بتقصيري عن مقابلة الفضل بمثله فاردد معتذراً قول شاعرنا المتنبي

لا خيل عندك تهديها ولا مال فليُسعد النطق ان لم تسعد الحالُ بعوت في ١٩ شاط (فهراير) ١٩٥٨

انبس المقدسي

۱ النقد القديم ورجال

#### النفد القديم حتى عهد الجاحظ

تطور النقد الادبي عند العرب كما تطورت كل ظواهر العمران . فكان في الجاهلية وصدر الاسلام عبارة عن لمحات بسيطة او احكام مقتضة مبعثها الذوق الفطري . ولم يخل ذلك العهد على بساطته من نظرات سليمة تدل على تنبه إلى بعض اوجه الجمال في الحكلام . كالذي يروونه عن عمر بن الخطاب انه كان يغضِل شعر زهيم لحلوه من المعاظلة والحوشية اللفظية (۱) وعن نصيب نقده بيتا للكميت لم يراع فيه المؤاغاة بين الالفاظ (۱) . وقد عابوا على الشاعر عدم الاستوا . في القصيدة (۱) وغييم ذلك عما كان يفطن له اصحاب الذوق والحس الفني . على ان النقد لم يبق محصوراً ضمن نطاق الذوق الفطري بل اخذ مع الزمن يتقدم ، فلم ينتصف القرن الثالث حتى كان المنقد مقاييس معروفة . ومنذ ذاك الحين ظهر الاهتام بوضع المصنفات في اصول البلاعة وتوالت مباحث النقد القائم على هذه الاصول .

وقد ظهر في القرن الثالث جماعة من روّاد هذه الحركة اشهرهم ابن سلام ( ٢٣٢ ه ) في كتاب طبقات الشعراء ، والجاحظ ( ٢٥٥ ) في البيات والتبيين ، وابن قتيبة ( ٢٧٦ ) في كتاب الشعر والشعراء . وسنلقي اوّلاً نظرة على كتابي ابن سلام وابن قتيبة لان موضوعها يكاد يكون واحداً وهو جمع الختاد من شعر المتقدمين وابداء بعض الاّرا، فيه

فابن سلام في عرضه للشعر القديم يلمّ المامة بسيطة بالمبادى. التالية -١ - مبدأ الموازنة بين الشعرا. اذ يجعلهم طبقات متفاوتة . واساس التفضيل

<sup>(</sup>۱) المقد ( بولاق ) ۳ - ۱۱۷

<sup>(</sup>٣) المثل السائر لابن الاثير (بولاق) ١٩٠٤ و ١٩٠٠

<sup>(</sup>٣) الموشح للمرزباني ص ٦٤ و ٦٥

عنده كثرة الشعر وسعة التصرّف في اغراضه . على انه قاما يتقدّم في هذا الباب بتعليل معقول .

- مبدأ تجريح الرواية ، وهو من السابقين في التنبيه الى الوضع في الشعر
   الجاهلي والى تلتس البواعث التي حملت بعضهم على الوضع .
- ٣ مبدأ الصلة بين الادب والبيئة وآراؤه في ذلك على بساطتها حرية بالاعتبار ، كذكره مثلًا اثر البداوة والحضارة في نوع الشعر ، وما لكثرة الحروب وقلتها من اثر في كثرة الشعر عند بعضهم وقلته عند البعض الآخر .

اماً ابن تتيبة فله كتابان نامس فيها نزعته النقدية . وهما ادب الكاتب ، وهو أنوي وسنتناوله في غير هذا المقام . وكتاب الشعو والشعواء . واول ما يُذكر له في هذا الكتاب انصاف في النظر الى القدما . والحدثين - يقول في مقدّمت «ولم اقصد فيا ذكرته من شعر كل شاعر سبيل من قلّد واستحسن باستحسان غيره ، ولا نظرت الى المتقدّم منهم بعين المجلالة لتقدّمه ، ولا المتأخر منهم بعين الاحتقار لتأخره ، بل نظرت بعين المعدل الى الفريقين ، واعطيت كلّا حقّه ، ووفرت عليه حظه . فاني رأيت من علمائنا من يستجيد الشعر السخيف لتقدّم قائم ويضعه موضع متخيّره ، ويرذل الشعر الرصين ولا عيب له عنده الآ انه قيل في زمانه ورأى قائله . ولم يقصر الله الشعر والعلم والبلاغة على زمن دون زمن ، ولاخص به قوماً دون قوم " على ان ابن قتيبة لم يكن ينظر الى الشعر الآ من حيث هو نظم وخلاصة نظرياته ما يلى -

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء ليدن ١٩٠٢ ص ٥

ان الشعر درجات اربع هي – (۱) ما حسن لفظه وجاد معناه (ب) ما حسن لفظه فاذا فتشته لم تجد هناك طائلا (ج) ما جاد معناه وقصرت الالفاظ عنه (د) ما تأخر لفظه ومعناه (۱) وليس في تحديده لهذه الدرجات ما يروي غليل الناقد الحديث وهو يدعو الى اتباع طريقة المتقدمين في ترتيب القصيدة وحفظ النسبة بين اجزائها من وقوف على الطاول او غزل ، فرحيل ، فوصف الحال الشاعر ، فتخلص الى المديح او غير ذلك من الاغراض (۱) وقد يتفاوت الشعرا، عنده بالنسبة الى الموضوع فمنهم مشلًا من يسهل عليه المديخ ويتعذّر الفجا، ، ومنهم من تسهل عليه المراثي ويتعذر الغزل (۱) . وهو لا يرى بأساً من المحجا، ، ومنهم من تسهل عليه المراثي ويتعذر الغزل (۱) . وهو لا يرى بأساً من قسر النفس على القول والاتيان بالمتكلّف الذميم ، فللشعر دواع تحت البطي، قسر النفس على القول والاتيان بالمتكلّف الذميم ، فللشعر دواع تحت البطي، وتبعث المتحلّف التربب ويستصعب الريض (١)

وفي نظره الى حسنات الشعر ومعائبه يقرد ان الحسنات هي ان يكون الشاعر مطبوعاً سمحا بالشعر مقتدراً على القوافي يريك في صدر السبت عجزه وفي فاتحت قافيته (٥). والشعر الذي يُحفظ هو الذي مع سهولة لفظه يصيب التشبيه او هو النادر العزيز. ويحصر المعائب في ضعف التشبه وخفة الغزل والتكف المقرون بكرة الضرورات والفضول وان يكون البيت مع غير لفقمه و ثم الخطأ المعنوي والعروضي وتقليد الاقدمين في استعال الغريب والخوشي (١).

وبما لا شك فيه ان ابن قتيبة يخطو خطوة الى الامام في تقرير المقاييس النقدية وانك لتجد في تعليقاته الحاصة ما يشمرك بفطنت وحسن ذوقه . فهو مثلًا ينقد شعر العلماء كالاصمي وابن المقفع والخليل لانه « ليس فيــه شيء

<sup>(</sup>۱) راجع کتابه ص۷ – ۱۰ (۲) ص ۱۶ و ۱۹ (۳) ص ۲۸ (۵) ص ۱۹ (۵) ص ۲۹ (۲) ص ۲۱ – ۳۵

جا. عن سماح وسهولة » (ص ١٠). ويأخذ على جرير استعاله بعض الالفاظ الله الله الله الله الله الله الله (ص ١١) وعلى الاعشى تكرير الالفاظ بمنى واحد (ص ١٢) وعلى الي العتاهية ضعف غزله (ص ٤٩٧) ، وعلى ابي نواس افراطه في المبالغة (ص ٥٠٥) وغير ذلك مَا تجده في تضاعيف كتابه .

ولهل الجاحظ في كتابه البيات والتبيين ادق نظراً في اصول البلاغة . نعم انه لم يجر فيه على طريقة البحث المنظم والتحليل العلمي ولذا نراه غير منتظم في مباحثه يكثر فيه الاستطراد واشتباك الابواب والمواضيع على ان فيه من النظرات والارشادات الفنية ما يجوز لنا عدّه في مقدّمة هذه البواكير النقدية . واهم ما يستفاد منه تحديده للبيان اذ يقول - «هو الدلالة الظاهرة على المعنى الخني . وعلى قدر وضوح الدلالة وصواب الاشارة وحسن الاختصار ودقة المدخل يكون اظهار المعنى (۱) . فالمعاني تظل خفية في اعماق النفس حتى تجلوها لنا التراكيب اللفظية . والمعول في حسن الكلام على حسن الإفهام ولكن ليس كل افهام الهمنى يعد بليغاً «وانحا البليغ ما جرى على طريقة الفصحاء . ولذلك لا بعد من التعلم والتأدب ليجود اللفظ ويحسن ادب المحاتب » (۱) .

ولبلاغة الانشا، عند الجاحظ مقاييس عامة اهمها (\*\*) – الايجاز في غير عجز والاطناب في غير خطل – مطابقة الكلام لمقتضى الحال – حسن اختيار الالفاظ مع تجنب التنطّس – التجانس بين اقسام الكلام وحسن التفصيل . وهناك مقاييس لبلاغة الحطابة . منها تحلية الكلام بالاقتباس من القرآن – قوة الحجة – جهارة الصوت وبعده – ورباطة الجأش بجيث لا يعتري الخطيب البهر

<sup>(</sup>۱) البيان والتيبين (نشر السندوبي) ج ١ - ٧٧

<sup>(1)</sup> C C C C C OALPA

<sup>(</sup>۳) راجع الصفحات ۵۷ و ۱۱۰ و ۱۳۳ و ۱۹۴ و ۲۰۳ و ۲۱۱

#### والارتعاش (١)

والواقع ان الجاحظ يدون لذا في « البيان والنبيين » آدا. معاصريه في البلاغة الانشائية والخطابيَّة ، بيد انه لا يكتفي بالندوين او يقف عند حدّ النقل بل يضيف الى ذلك تعليقات حريَّة بالاعتبار فيقدّم لنا مجموعة طريفة من المقاييس النقدية في عصره ، وهو فوق ذلك كاتب ممتاز وقد جرى في معظم كتاباته على طريقة اتسمت بالمزايا التالية –

التنوّع تجنبًا للاملال ، على انب قد يتطرّف في ذلك الى درجة الافراط في الاستطراد

مطابقة الكلام لمقتضى الحال – فلكل ضرب من الحديث والمعاني ضرب من اللفظ (۲)

وضوح العبارات وحسن توازنها واستعال الالفاظ في مواضعها

النقد القديم بعد الجاحظ

وجا. بعد الجاحظ وطبقته من روّاد المباحث النقدية جماعة كانوا اكثر عناية بالنظر في اصول الصناعة الشعرية والنثرية. ولم تكن هذه الصناعة بعد متميزة عن الغنون البيانية وأحكام المعاني وكثيراً ما كان القدما. يستون ما عرف بعدئذ بعلم المعاني والبيان صنعة الشعر او نقد الشعر او نقد الكلام (٢)

ومنــذ القرن الرابع الهجري اخذ النقد البيــاني يتَّسع ويتشعب . فزاد عدد

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه الصفحات ١١١ و ١١٣ و ١٥٥

<sup>(</sup>٣) راجع تفصيله لذلك في الجزء المامس من كتابه الحيوان ص ٥٠

 <sup>(</sup>٣) هكذا يقول ابن حجر العسقلاني في مقدمة شرحه لهمزية البوصيري ( راجع مخطوطة رقم ٢٨٤٦ في مكتبة برنستون )

المصنفين فيه ، واتخذ تصنيفهم وجهتين رئيسيتين – وجهة تقويرية ويراد بها تقرير المقاييس العامة لبلاغة الهجلام – ووجهة تطبيقية وتشمل النظر في حسات الكلام وعيوبه على ضو، هذه المقاييس. وسنرى ما آل اليه البحث في هاتين الوجهتين منذ القرن الرابع حتى عصرنا الحاضر.

#### الوجهة التقريرية

اشهر الهجتب التي صنفت من هذه الوجهة نقد الشعو لقدامة بن جعفر و الهجتاب العمدة لابن رشيت و القيرواني و و العمدة لابن رشيت القيرواني و و و الفياء القاهر الجرجاني دلائل العجاز واسرار البلاغة ، والمثل السائر لضياء الدين بن الاثير ، ومفتاح العلوم للسكاكي . ولما كانت هذه المصنفات متشابهة الدلالات والاغراض فسنكتفي باشارة الى بعضها للاطلاع على ما بلغته حركة النقد الادبي منذ القرن الرابع الهجري حتى النهضة الحديثة .

فقدامة (٣٣٧ه) في نقد الشعر يضع للبلاغة مقاييس واحتكاماً عامّة معتمداً في ذلك التقسيم العلمي والشرح المنطقي . ولعلّه من الذين تأثروا بما كان قد نقل الى العربية عهدئذ من اقوال ارسطو في الشعر والخطابة . يبدأ بتحديد الشعر فيقول «انه قول مقفى موزون يدلّ على معنى» . ثم يأخذ على طريقة اهل المنطق بشرح وتحديد كل كلمة في هذه العبارة . وبعد ان ينتهي من هذا الشرح يذكر اركان الشعر فيجعلها اربعة بسيطة (وهي اللفظ - المعنى - الوزن - القافية) واربعة مركبة - (وهي اللفظ مع المعنى - الوزن مع المعنى - المعنى مع القافية - اللفظ مع الوزن) . ثم يتناول هذه الاركان - البسيطة والمركبة - واحداً فيقور حسنات كل منها وسيئاتها في قواثم يعددها مع بعض الشواهد والشروح . ولا شك ان قدامة في ذلك قد تقدم خطوة واسعة عمن سبقه اذ سلك مسلك المنظم ولم تكن مهاحث البلاغة قبله تعرض في شكل بجث منظم . فهو

مجق ِ رائد الباحثين الذين سلكوا سبيل النقد المنهجي .

والشعر عنده ثلاثة مقابيس عامة – الطبيع والعلم وحسن النظم . فعلى الاول القليل مماً تسمح به النفس خير من الكثير الذي يجمل فيه عليها – وعلى الثاني ان على الشاعر معرفة المَروض والنحو والنسب والرواية والأ فليس له ان يتعرّض لقول الشعر – وعلى الثالث ان تفوق الشعر يقوم على صفات اهمها صحة المقابلة بحزالة اللفظ – اعتدال الوزن – اصابة التشبيه – جودة التفصيل – المشاكلة في المطابقة . وكل ما يضاد هذه معيب ، والمتأمل في نظرات قدامة واحكامه يرى طريقتمه المنهجية في اعتاده التقسيات المنطقية دون تلك اللطائف الفنية التي لا تدخل تحت احكام العملم والمنطق بل تتعلق بالذوق الادبي المطبوع الذي صقله الاختبار والدربة . فهو ينظر الى نظم الشعر لا الى الشعر نفسه وما يتصف بسه من عمق في العاطفة وبعد في مرامي الحيال وايجاء في الالفاظ والعبارات وسمو في الماني والافكار . وعلى هذا الاساس وضع لنيا احكامه ومقاييسه النقدية وهي مقاييس جيدة الآ انها محدودة النطاق . وقد اصاب نا قد عصري اذ قبال واصفاً منهجه منهجه - « ومنه يتبيّن مدى طغيان الروح العلمي واسلوب التفكير على منهجه واستداد الفلسفة والمنطق بعقل مولفه الذي يبدو ان عمله في ذلك الكتاب كان واستبداد الفلسفة والمنطق على الشعر العربي » (۱)

اما المسكري (٣٩٠ - وقد كان اديباً) فانه رأى في الشعر شيئاً غير مجرد الصناعة . وهناك خلاصة نظراته في الصناعتين . يخبرنا في مقدّمة كتابه انه نظر في ما صُنف قبل عهده من كتب البلاغة فالغاها لا تقوم بحاجة الراغب ويشير بنوع خاص الى البيان والتبيين للجاحظ فيقول : « وهو الممري كثير الفوائد جم المنافع لما احتوى عليه من الفصول الشريفة والفقر اللطيفة والخطب الرائعة . . . الا أن الابانة عن حدود البلاغة واقسام الفصاحة مبثوثة في تضاعيفه كالرائعة . . . الا أن الابانة عن حدود البلاغة واقسام الفصاحة مبثوثة في تضاعيفه كالمنافقة والمنافقة والمنافقة

<sup>(</sup>١) بدوي طبانة في كتابه قدامة والنقد الادبي ص ١٣٧

ومنتشرة في اثنائه . فهي ضالة بين الامثلة لا نوجد الآ بالتأمل الطويل الكثير . فرأيت ان اعمل كتابي هذا مشتملًا على جميع ما يحتــاج اليه في صنعة الكلام نثره ونظمه » .

والغريب انه لا يذكر في مقدمته كتاب قدامة ولا يبدي رأياً فيه مع انه يشير اليه اشارة في بعض فصوله كباب المطابقة ، وباب البيان عن حسن النظم . وامله ادمجه في جملة المصنَّفات التي كها يقول الفاها غير وافية بالحاجة .

وكتاب الصناعتين يكاد يكون قسمين مستقلين. اولهما مجث ضافي في البلاغة واحكامها ، وثانيهما عرض وشرح لانواع البديع وكانت قد بلغت في عهده نحو ٣٥ نوعاً . وفي كلا القسمين تراه – على العموم – واضحاً في تحديده ، مكثراً من الشواهد الدالَة على مقصده . على انه لا ينجو احياناً عابه على سواه من تكرير وتشابك وتعميم . والقسم الاول هو الذي تتجلى فيه نظراته النقدية ، وفيه تبرز شخصيته الفنية وذوقه البياني . ولقد يُلاحظ تأثره بالجاحظ في طريقة كلامه على اللفظ والمنى ، وفي الكلام عليهما ترى موقفه مضطرباً غير واضح تماماً . فتارة يجعل اللفظ اساس البلاغة كقوله – والكلام اذا كان علوات على اجل معنى وانبله » (۱) . فظه غشاً ، ومعرضه رثاً ، كان مهدوداً ولو احتوى على اجل معنى وانبله » (۱) . وطوراً يتناسى ما يقرره من ذلك فيقول – «لان المدار بعدُ على اصابـة المعنى ، ولان المعاني تحتل من الكلام على الابدان ، والالفاظ تجري معها مجرى ولان المعاني تحتل من الكلام على الاجرى معروفة » (۱) . على ان مُطالع اقواله في الكسوة ، ومزية احداهما على الاخرى معروفة » (۱) . على ان مُطالع اقواله في الصناعة بن لا يسعه الأ ان يشعر بميله الى تعظيم شأن اللفظ والصنعة اللفظية (۱) . ونحن

<sup>(</sup>١) الصناعتين ١٩

<sup>01 &</sup>gt;> (Y)

<sup>(</sup>٣) من شواهد ذلك قوله (ص ١٤٦) ليس لاحد غنى عن تناول الماني ممن تقدمه ولكن عليه اذا اخذها أن يكسوها الفاظاً من عنده وببرزها في معارض من تأليف فيكون عندئذ احق جا من سواه .

لا نزعم ان العسكري قد اتى بما لم يأت به الجاحظ وقدامة قبله وله ناه التقديم او اكثر تنظيماً من الاول ، والطف حساً فنيًا من الثاني . وهو لا يعتمد التقديم او المتحديد المنطقي قدر اعتماده الذوق الادبي ، ولذا ترى غاية ما يطلبه في الكلام ان يكون – على حد قوله – « ذا رواه وماه » . وليس بالهين ان تحدد ما يهنيه بذلك ، ولكننا نستدل من جملة شروحه انه يعني به روعة الديباجة بجيث يكون السكلام على متانة نسجه لينا وقت اللين وشديداً وقت الشدة ، وعلى عذوبته مترفعاً عن الابتذال ترتاح اليه النفس ارتباح الظامى، الى الما، الزلال .

اما مقاييسه النقدية فلا تختلف كثيراً عما نجده في اقوال سابقيــه. ويمكن تلخيصها بقولنا انها على نوءين – سلبيَّة وايجابية > فالسلبيَّة هي كما يلي –

عدم الحروج عن الطريقة المشهورة والنهج المسلوك

تجنُّب استعال الضرورات في الشمر وفي النثر وان كانت جائزة

تَجَنُّبِ التنطَس والتقَّر في اختيار الالفاظ ، وتجنب الابتذال

تجنُّب المعاظلة في الحروف والكلمات

تجنُّب التعمية والاخلال والحشو والمتكرير غير المفيد في تركيب الالفاظ

واما الانجابية فهي – مراعاة المقام اي مطابقة الكلام لمقتضى النال . – استقامة المعنى وحسن التصرف فيه . – التغنن الانشائي اي عدم الجري على وتيرة واحدة – توخي الازدواج والبديع بشرط عدم التكلف فيها

٠.

ظلّ البحث في البلاغة ومقاييسها على ما مرّ معنا حتى القرن الحامس للهجرة . وفيه ظهر عدد من كبّار المصنفين في هذا الباب بـل فيه بلغت المبـاحث البلاغية اوجها على يد عبد القاهر الجرجاني (٤٧١) . فقد وضع كتابين شهيرين هما دلائل

الاعجاز واسرار البلاغة . ولا ينكر انَّ فيها كثيراً من الاسهاب غير المنظم ومن التكرير الذي يمكن الاستغناء عنه ، واكن الفكرة الاساسية فيها واضحة وهي تكاد تكون واحدة في الكتابين . الآ ان الاول يدور بالاكثر على «نظرية النظم » التي يقرر فيها الجرجاني ان البلاغة لا ترجع الى اللفظ بذاته ولا الى المهنى بذاته ، بل الى طريقة نظمها معاً في الجملة . وذلك ما يقوله ايضاً في اسرار البلاغة حيث ينصرف بالاكثر الى الوجهة البيانية ويتبسط في شرح الخصائص البلاغية لتشبيه والاستعارة والشميل . وليس النظم عنده مجرد تنسيق الالفاظ في الجل بشكل صحيح يلذ الاذن ، بل يعني تناسق دلالاتها وتلاقي معانيها على الوجه الذي يقتضيه العقل . ولايضاح ذلك نقابل بينه وبين ابن قتية والعسكري في الحكم على الابيات التالية – التي تصف رجوع الحُجَاج من مناسك الحج

ولماً قضينا من منى كلّ حاجة ومسّح بالاركان من هو ماسح وُشدّت على دهم المهارى رحالنا ولم ينظر الغادي الذي هو دائح اخذنا باطراف الاحاديث بيننا وسالت باعناق المطيّ الاباطح ُ

فابن تُتيبة في مقدّمة كتاب الشعو والشعواء يقول ان جمالها قائم على سلاسة الفاظها . والمسكري (ص ٢٢) يعترف بروعتها مع انها – كها يقول ليس تحت الفاظها كبير معنى . واما الجرجاني فيخالفها اذ يقول ان سرّ الجمال ليس في سلاسة الفاظها بل في روعة نظمها من حسن ترتيب ومجازات تكامل معه البيان حتى وصل المعنى الى القلب مع وصول اللفظ الى السمع . وهكذا يتناول هذه الابيات ويجلّلها مبيّناً ما نحويه من لطائف وايجاءات هي السرّ الحقيقي في جمالها .

وفي مباحثه يفرق بين سمو النظم وجودة الرصف. اذ ليس كلّ ما يحسن انشاؤه يعد من النمط العالي في الكلام. فلهذا النمط مزايا ومقاييس اهتها ما يلي –

الايحاء الى المعاني البعيدة يقول الجرجاني ان المعاني قد تكون قريبة وقد تكون بعيدة وحقيقة البلاغة أن يُوماً بالقريبة الى البعيدة . خد مثلًا وصف امرى، القيس لفتاة من ذوات النِّعم – بانها نؤوم الضحى – فالمعنى القريب انها تنام نوماً طويلًا والمعنى البعيد وهو ما عناه الشاعر انها من بيت شريف تخدمها الاما، وانها ذات مجد وترف ، وخد قولهم فلان كثير الرماد . فالمراد الحقيقي ليس كثرة رماده بل ما تشير اليه هذه الكثرة من كرم وجاه ورفعة . وهذا الايما، الى المعاني البعيدة هو اساس البلاغة في كل كلام مجازي . وهو درجات وابلغه ما احتاج الى المعلى روية في استخراج الحائف المعنى ودقائقه وذلك عند الجرجاني من اهم مزايا النمط العالي في الكلام . على انه لا يعني التعمية او التعقيد فهذان انا يحصلان من سوء التركيب او سوء التعبير ولا يتنان الى البلاغة بشيء .

التأليف بين المعاني المتنافرة او المتباعدة وايجاد اوجه الملاغة بينها . وهنا تعرز فضيلة التمثيل . ويقول الجرجاني - «وهكذا اذا استقريت التشبيهات وجدت التساعد بين الشيئين كلما كان اشد كانت (التشبيهات) الى النفوس اعجب وكانت النفوس لها اطرب وكان مكانها الى ان تحدث الاريحية اقرب . وذلك ان موضع الاستحسان ومكان الاستظراف والمستتر الدفين من الارتياح انك ترى بها الشيئين مثلين ممثلين ، ومؤتلفين مختلفين » . ثم يقول - « واذا ثبت الاصل وهو ان تصوير الشبه بين المختلفين في الجنس ما يجرك قوى الاستحسان ، ويثير الكامن من الاستظراف فان التمثيل اخص شيء بهذا الشأن . . . وهل تشك في ويجمع ما بين المشئم والمعرق . وهو يريك للمعاني المشّلة بالاوهام شبها في الاشخاص الم المنتلذ ، فينطق الك الاخرس ، ويريك المعاني المشّلة بالاوهام شبها في الاشخاص المات في الجاد ، ويريك التئام عين الماتداد ، فيأتيك بالحياة والموت بجموعين ، والماء والنار مجتمعين (اسرار البلاغة الاضاف ال في المقل ، الن هناك صوراً او اوجها خفيّة يدت المسلك اليها ، وما على المتأف ال الأ ان المنا الها ويدر كها ليرى جمالها . ففي بيت ابن المهنز مثلاً الها ويدر كها ليرى جمالها . ففي بيت ابن المهنز مثلاً

#### وكان البرق مُصحف قبار فانطباقياً منَّةً وانفتهاحا

زى شيئين مختلفين في الجنس كل الاختلاف هما العرق ومصحف القارى. و ولكن الشاعر اوجد بينها ائتلافاً فجاء وصفه رائعاً معجبا (اسرار ١٢٢). ومعناه ان العرق في تتابع ومضه مرة بعد مرة كتقليب القارى. لصفحات كتاب يقرأه .

ابتداع الصور الخاصة . وهنا تظهر قوة الابتكار . فالتفاوت البلاغي لا يكون في المعاني المعروفة التي هي مشاع للجميع – كالتشبيه بالاسد في الشجاءة ، والقمر بالبها ، ، والبعر في السعة ، وما الى ذلك من الصور الشعرية المعروف . بل يكون في المعاني الخاصة التي تحتاج من لطف النظر ونفاذ الحاطر ما لا يحتاج اليه سواها ، والتي اغا يتوصل اليها مجرق الحجب والغوص الى الاعماق وقدح زناد الفكر ، فتأتي باشكال طريقة او ببدائع لم يسبق لها مثيل » .

والواقع ان هذه المزايا الثلاث التي يخصّ بها الجرجاني النمط العالي ترجع جميعها الى شيء اصلي واحد هو نفاذ الخاطر الى المساني البعيدة . وهو الوجه الباطني من الكلام البليغ . اما وجهه الظاهر فحسن النظم الذي تتمّ فيه الملائمة بين المعاني والالفاظ او العبارات الدالّة عليها .

وهكذا نرى النقد عند العرب يتطور من لمحات بسيطة قبل عهد التصنيف - الى نظرات واصول غير منتظمة في القرن الثالث - الى احتكام وقواعد ترجع بالاكثر الى صناعة الكلام في القرن الرابع - الى مساحث فحكرية في القرن الخامس وما يليه ، وفيه بلغ النقد القديم مداه الابعد . وكانت خاتمته كتاب المثل السائر لابن الاثير المتوفى سنة ١٣٧ ه . وهو كتاب جدير بالمطالعة ويجتوي على مقدمة من عشرة فصول تدور على شرح واف لاحكام الفصاحة والبلاغة ولاصول الكتابة الترسلية كما عرفها كتاب ذلك العصر وما سبقه . وينتقل من المقدمة الى بجث مسهب في الصناعة المفظيدة فيقرر مقاييس الفصاحة في المفردات وفي التراكيب . وليس في ذلك شي، جديد لم يأت به الذين تقدّموه .

على انه اذ يتقدم الى الصناعة المعنوية يبحث فيها بجث الناقد الحبير. وتظهر موهبت النقدية في حسن شرحه ودقة تحليله. فحسن شرحه عام في الحكتاب وخصوصاً في ما يقدّمه من شواهد تطبيقاً لما يقرّده من احكام. ومن امثلة ذلك شرحه للمعاني المبتكوة – ما كان مستخرجاً من شاهد الحال او ما جاء من غيير شاهد الحال. ومن يراجع الشواهد التي يثبتها في عدة صفحات لا يسعمه الآ ان يشعر بسلامة ذوقه ووضوح نظره (1)

اما دقته في التحليل فتظهر في نظره الى ما ورا، اللفظ كا ترى مشلًا في كلامه على حروف العطف وحروف الحجر واثرها في المعافي – ولنمثّل على ذلك بتحليله للآية – «قل من يرزقكم من السموات والارض. قل الله وانا او اياكم الملى هدى او في ضلال مبين ». يقول الا ترى الى بداعة المعنى المقصود لمخالفة حرفي الجر همنا في دخولهما على الحق والباطل. لان صاحب الحق كانه مستمل على فرس جواد يوكض به حيث شاء > وصاحب الباطل كانه منغمس في ظلام منخفض فيه لا يدري اين يتوجه . وقس على ذلك تحليله السائر الايات والكثير من الابيات .

وتظهر دقت في محاولته تفسير البلاغة المعنوية تفسيراً معقولاً. وعلى ذلك شرحه لاكثر ابواب الصناعة المعنوية. وما عليك الاً ان تراجع بعض هذه الابواب كالتجريد والالتفات. وتوكيد الضميرين، وعطف الاسم على ضميره والابهام المفسّر وغير المفسّر و والحروف العاطفة والجارة وسواها لتعرف دقته في الشرح والتفسير.

وفي المثل السائر بجوث قيمة في شتى المواضيع التي تتعلق ببلاغة الكلم ، ومواذنات جيّدة بين بعض الشعراء . وانحا يؤخذ على صاحبه اعتداده بمقدرت الانشائية ومباهاته بموهبته الادبية . والحق يقال ان حركة التصنيف التقريري في

<sup>(</sup>١) راجع الكتاب طبعة بولاق ١٨٦ – ٢١٠

البلاغة بعــده اخذت تضعف رويداً رويداً حتى تلاشت قبــل نهضتنا الحديثة في القرن الماضي .

#### النقد القديم في وجهته التطبيقية

بي ان نقول كلمة في الوجهة التطبيقية او التحليلية من النقد الادبي . والنقد التطبيقي اقدم عهداً من النقد التقريري . فالرواة ينقلون لنا امثلة من العهد الجاهلي وما اتصل به من صدر الاسلام . على ان ذلك ليس مما يُعتمد على صحته . واكثره عبارة عن اوصاف مقتضبة او تعميات مبهمة مرجعها السليقة . وكانت عناية الرواة واللغوبين الاولين منصرفة بالاكثر الى الناحية اللغوية من الادب الى الالفاظ وضبطها وصحة الاستشهاد بها . وقد تقدّموا في هذا السبيل . الا أن معالجتهم النقدية للشعر والنثر ظلّت حتى اواخر القرن الثالث غير قاغة على اساس منظم من الدراسة البلاغية . ومنذ ذلك القرن ظهرت عدة مصنفات تطبيقيّة اهمها ثلاثة هي - الوساطة لابي الحسن الجرجاني (٣٦٠ هـ) والمواذنة لابي بشر الامدي (٣٧٠) واعجاز القرآن لابي بكر الباقلّاني (٣٠٠)

فني الوساطة يجاول الجرجاني ان يردّ على خصوم المتنبي . وغرضه كما يقول ان ينصفه ويجلّه المحــل اللاثق بين الشعرا. . ولا يتَّسع المقــام الآن لعرض هذا الكتاب وشرح طريقته فنكتني منه باثبات اهم ما جا. في كتابه .

بعد ان ينظر نظرة تمهيدية في الشعر وفي اسس الاختلاف بين الشعرا. قدما. كانوا ام محدثين يلتفت الى المتنبي وموقف خصومه منه . فينتقد تحيّزهم لمن سبق المتنبي بالزمن ويناقشهم قائلًا –

« وانًا نقول لهذا الخصم خبرني عمَّن تعظّمه من اوائل الشعرا، ومن تفتتح به طبقات المحدثين . هل خلص لك شعر احدهم من شائبة ? فان قلت ليس كل معانيهم عندي مرضيَّة ولا جميع مقاصدهم صحيحة مستقيمة > قلنا فابو الطيّب واحدٌ من الجملة . فكيف خُصِّ بالظلم من بينهم ? فان قلت كثر ذكلة وقال واحدٌ من الجملة .

حسانه ، قلنا هذا ديوانه هلمّ نتصفّحه ، ثم لك بكلّ سيئة عشر حسنات » (١) .

وعلى هذا النسق يستمر في المناقشة مقابلًا بين المتنبي ومشاهير الشعراء الى ان يقول للخصم «وقد تجد في اصحابك من ينتحل تفضيل ابن الرومي ويغلو في تقديم ونحن نستقرى. القصيدة من شعره – وهي تناهز المئة اوتربي – فلا نعثر فيها الأبليت الذي يروق او البيتين . ثم قد تنسلخ قصائد منه وهي جادية على رسلها لا يحصل منها السامع الأعلى عدد القوافي وانتظار الفراغ . وانت لا تجد لابي الطبّب قصيدة تخلو من ابيات تختار > ومعان تستفاد > والفاظ تروق وتعذب > وابداع يدل على الفطنة والذكاء > وتصرف لا يصدر الاً عن غزارة واقتدار » .

ولا يقف الجرجاني عند حد التمثيل بابن الرومي بل يتناول إمامي اهل الصنعة وسيّدي المطبوعين ابا نواس وابا تمام ، فيرينا بالامثلة الوافية من شعريها ان فضلها لم يحمها من ذلل ، واحسانها لم يصف من كدر . ويخص ابا نواس بكلة فيقول «ولو تأملت شعر ابي نواس – وهو الشيخ المقدّم والامام المفضّل الذي شهد له خَلَف وابو عبيدة والاصعي ، وفسّر ديوانه ابن السكيّت – لم تر لقديم او محدث شعراً اعم اختلالاً واكثر سفسفة وسقوطاً من شعره . فاذا قابلته بصاحبنا عظمت قدر المتنبي ورفعت شأنه » (۱) . اما اهم المآخذ التي يأخذها الجرجاني على الخصوم فيمكن تلخيصها عا يه يه وهي جديرة أن يتنبّه اليها كل باحث او ناقد ادبي –

١ - التهويل ببعض الاخطاء اللفظية (٢) الجور في التعميم (٣) العجلة في
 الحكم

وبعد ان يشرحها يخاطب الخصم بما يحسن ان يعيه النقّاد في كل جيل فيقول - «وقد رأيتك لما جمت اعوانك وتصفّحت ديوان المتنبي عرفاً حرفاً ، وقلبته ظهراً

<sup>(</sup>۱) الوساطة ( مطبعة صبيح ) ص ۱۹۹ – ٥٠

 <sup>(</sup>٣) داجع کلامه و امثلته ص ٥٠ – ٧٢

وبطناً ، لم ترد على الفاظ تمحلتها ادعيت في بعضها الغلط او اللحن ، ووصفت بعضها بالتعشف والغثاثة ، وبعضاً بالضعف والركاكة ، وبعضاً بالتعدي في الاستعارة . ثم تعديت بهذه السّمة الى جملة شعره فاسقطت القصيدة من اجل البيت ، ونفيت الديوان لاجل القصيدة . . . وعجّلت بالحكم قبل استيفاء الحجّة وابرمت القضاء قبل امتحان الشهادة .

وبعد ان يغنِد دعوى الحصم يعرض امامنا بالشواهد العديدة حسنات المتنبي وسيئاته (۱) ثم ينبّهنا الى ان اساس الحكم الصحيح على الادب لا يقوم على مجرد القياسات الصناعية الضيقة ، بل لا بدّ للناقد من ذوق مثقّت يدرك به دقائق المعاني وخفايا المحاسن ، والا جمد النقد عند حدّ الظواهر والاحكام الحارجية ، فالجرجاني مع ميله الظاهر للمتنبي لا يتعامى عن سيئاته ولكنه ينكر على الحصم عدم انصافه ويدعوه الى التروي وتحكيم العقل والذوق السليم وتجنب التحامل وتحاشي التسرع ويدعوه الى التروي وتحكيم العقل والذوق السليم وتجنب التحامل وتحاشي التسرع في يقول – «وليس يعنينا الشهادة لابي الطيب بالعصمة ، واغا غايتنا فيا قصدناه ان نلحقه باهل طبقته من الفحول وان غنع الحصم من احباط حسناته بسَينات ، ومن التحامل عليه والغض من تعريزه باظهار تقصيره في القليل من شعره » (۱)

وفي الموازنة – يحاول آلامدي ان يقابل بين ابي تمام والبحتري مبيّناً ما لهما وما عليها. فيذكر اولاً عيوب ابي تمام وهي (١) اسرافه في طلب البديع (٢) غموض معانيه بسبب هذا الاسراف (٣) شرهه في ايراد كل ما جاش بسه خاطره ، وعدم تصفية افكاره . هذه الاسباب قد ادّت الى اغاليط كثيرة معنوية ولفظية اخذها النقاد على ابي تمام . وبعد ان يعدّدها يقابلها بمسارى . البحتري ويقرر انه ما رأى شيئاً عيب فيه ابو تمام الا وجد في البحتري مثله الا انه في شعر ابي تمام كثير وفي شعر البحتري قليل (٢)

<sup>(</sup>۱) ص ۸۷ – ۱۳۹

<sup>(</sup>۲) ص ۱۳۱۰

<sup>(</sup>٣) الموازنة (مطبعة الجوانب ١٣٨٧ ) ص ١٦٥

ثم يتناول حسناتها فيذكر لابي تمام ما عُرف به من لطيف المعاني ودقيقها والا عِراب فيها والاستنباط لها - وللبحتري حلاوة اللفظ وجودة الوصف وحسن الدساجة وكثرة الما.

وبعد ان يشرح هذه الحسنات العامة التي اشتهر بها الشاعران يواذن بينها في موضوع خاص هو دياد الاحباب والقول فيها . فيأتي بأمثلة من شعريها في الوقوف على الدياد والتسليم عليها وتعفية الزمان لها وسؤالها وما الى ذلك بما يتعلق بهدذا الموضوع . ويبدي حكمه عليها في كل معنى من هذه المعاني ، وفي اغلبها عيدل ناحية البحتري . ولم يخرج في موازنته بينها عن هذا الباب

والظاهر ان آلامدي في انحرافه نحو البحتري يذهب مذهب القائلين بحسن الصناعة القائمة على جودة الالفاظ ولطف النظم ووضع الكلام في محله اللائق به دون تكلف للتصوير الحيالي والاخذ باسباب البديع او الاهتام بانواع الغرائب المعنوية التي كان يعنى بها ابو تمام . ولم يخل شعر البحتري من ذلك ولكن اكثر النقاد الاقدمين على ان نظمه اقرب الى عمود الشعر ويعنون بذلك عذوبة الكلام لتناسق العبادات فيه وتناسب الاستعارات وتلاؤم الالفاظ والمعاني والقوافي (۱) . وذلك ما يذهب اليه ايضاً الباقلاني في كتابه اعجاز القرآن (۲) .

وفي هذا الكناب يحاول الباقلاني شرح الاعجاز القرآني فيواذن بينه وبين اقوال بلغاء الزمان على اختلاف عصورهم حتى الاقوال النبوية نفسها . وبعد ان يذكر امثلة شتى لاشهر البلغاء يقول - « اقرأ هذه الخطب والاقوال ثم انظر بسكون طائر وخفض جناح وتفريخ لب في ذلك فسيقع لك الفصل بين كلام الناس وكلام رب العالمين > وتعلم ان نظم القرآن يخالف نظم كلام الآدميين » (٢) . وهو يرى ان ابلغ

<sup>(</sup>١) راجع تفصيل ذلك للمرزوقي في مقدمة شرح ديوان الحاسة

<sup>(</sup>۲) اعجاز القرآن ( مصر ۱۳۱٥ ) ۱۱۳ و ۱۱۴

البلغاء كالجاحظ مثلًا او من في طبقته لا يخاو من عيب وانه من الممكن معادضته ومنافسته . « واما القرآن فلم يحكن في مقدور البشر معادضته تنافساً في التقدم واظهاراً للفضل » (۱) . وكما يقابسل الاسلوب القرآني باساليب البلغاء من الكتبة يقابسله بافضل ما نظمه كبار الشعراء كاصى، القيس والبحتري فيُجرّح فظمهم دالاً على ما فيه من عيوب ، ويتخلّص من ذلك الى قوله – ونظم القرآن عالم عن ان يعلق به الوهم او يسمو اليه الفكر او يطمع فيه طامع او يطلب طالب » (۱) . ثم يذكر ما اقرّه البلغاء من وجوه البلاغة كالايجاز والتشبيه والاستعارة والتلاؤم والتجانس وحسن التصريف والمبالغة وحسن البيان وحسن الفصل والوصل وسواها ، ويعقّب على ذلك بقوله « انها وان تكن جميعها موجودة في القرآن فان الاعجاز لا يقوم عليها ولا يُلتمس فيها مه . . ذلك لان وجوه البديع والملاغة درجات .

فنها ما يمكن الوقوع والتعمّل له ويدرك بالتعلّم، وما كان كذلك فلا سبيل الى معرفة اعجاز القرآن به ، واماً ما لا سبيل اليه بالتعلّم والتعمّل من البلاغات فذلك هو الذي يدل على اعجازه " أ فكأنه يقول ان البلاغة العليا لا تقوم على استعال المحسّنات او حفظ القواعد فحسب بل على دوابط خفيَّة بين الكلام ولطائف معنوية لا يدركها الا صاحب الحس الدقيق والذوق المرهف الذي دربه الاختبار وجودة الاطلاع والنظر في وجوه الحسن واسبابه وطرقه وابوابه ، فالاعجاز لا يدرك بالقياسات او بالصناعات المحدودة التي يمكن الندرُّب عليها ولكن بشيء وراء ذلك - بجال في النظم يدرك بالذوق المثقف ويصعب وصفه او تحديده بالكلام ، ولايضاح ذلك يعرض لنا امثلة من النظم القرآني وبعض اوجه البلاغة فيه النائم .

<sup>(</sup>۱) اعجار الغرآن ۱۱۰ – ۱۱۹

<sup>(</sup>۲) ص ۱۱۳

<sup>(</sup>٣) الاعجاز ص ١٢٣

<sup>(4)</sup> داجع الصفحات ٨٨ - ٩٨

ونظرية الباقلاني - في ان البلاغة لا تقوم على متابعة القواعد فقط وان الاعجاز لا يدركه الا ذو البصر الناف الى ما ورا، ظواهر اللفظ والتركيب - نظرية في النقد لها شأنها العالي . الا أنه لا يسعنا الا أن نأخذ عليه تحامله حيناً وتعشفه حيناً آخر في تجريحه لاقوال البلغاء ، مع اعترافنا له بدقة تحليله للنظم القرآني في السور والآيات ، وبصدق نظراته في ما عرضه لنا من تفاسير ودراسات .



# روًّاد النقد في الرَّحنة الحديث

### حركة النقد حتى فجر القرن العشرين المجمع المجمع المجمع المجمع المحمد الم

رأينا فيا من معنا من الكلام ان النقد الادبي عند العرب قديم العهود يرجع الى فجر الاسلام وانه لم يصبح نقداً بمعناه الحقيتي الا بعد أن وُضعت قواعد اللفة واحكام البلاغة . على ان عناية النقاد كانت منصرفة بالاكثر الى الجزئيّات دون الكليّات - الى اللفظة او الى العبارة المفردة في الكلام المنشور والى البيت المستقل في الكلام المنظوم وقلما عنوا بالنثر او بالشعر من حيث هو بنيا ، فكري موحد مكوّن من عواطف وصور عقلية التعبير عمّاً في الحياة او في الطبيعة - الحياة كما تتجلّى في الفرد والجماعة - في الحاضر وفي الماضي ، والطبيعة كما تنعكس عن مشاهدها الخارجية وعما ورا، تلك المشاهد من معان بعيدة وعوالم واسعة وقوى كونيّة خفية .

ولقد رأيناهم احياناً يضطربون في احكامهم وتحديداتهم ويختلفون في نظرياً تهم وآرائهم > فلم يقفوا مثلًا موقفاً مستقرًا في نظرهم الى ايها اولى بالتفضيل اللفظ أم المعنى . فذهب بعضهم إلى تفضيل اللفظ وبعضهم الى تفضيل المعنى وكان بعضهم يفضِل هذا مرة وذاك مرة اخرى . والمعنى نفسه لم يجمعوا على مفهوم واحد له . فابن قتيبة مثلًا في كتاب المعاني الكبير لم ير في المعاني غير وجها اللفوي > وقدامة في كتابه نقد الشعر يجعلها هي والاغراض الشعرية واي المعاني الحدا . وكذلك يفعل (اي المديح والنسيب والوصف وغير ذلك ) شيئاً واحداً . وكذلك يفعل المسكري في كتاب ديوان المعاني . وفي كتاب ابن قديم الجوزية (الفوائد المسكري في كتاب ابن قريم الجوزية (الفوائد المسكري في المورة والبيان) تتحول الى انواع البديع وتبلغ فيه سبعين نوعاً . اما ابن الاثير صاحب المثل السائر فالمعاني عنده هي الصور البيانية من تشبيه واستعارة وكناية وسواها .

على انهم برغم هذه الاختلافات قد اتفقوا على تقرير مقاييس عامة لعناصر الحسن في اللفظ المفرد ولجودة التركيب اللفظي والصناعة المعنوية . فلم يحتمل القرن السابع للهجرة حتى كانت علوم المعاني والبيان والبديع قد تنظمت واصبح موردها سهلا على الراغبين . وعلى ذلك جرى الزمن دون ان يضيف شيئاً الى ما وضعه السابقون غير ما كان تلخيصاً أو من قبيل الشروح والحواشي ، حتى دخل الادب في عصر الظلام والانخطاط ، اذ ضعفت ملكة البحث والتوليد وخمدت تلك الجذوة التي اوقدها واذكاها اهل النظر وارباب البلاغة في العصور السالفة .

فلما أطلَّ القرن التاسع عشر كانت علوم البلاغة قد اصيبت بما اصيبت به اللغة الانشائية والفنون الادبية من التأخر والشلل . ومن الطبيعي في مشل هذه الحال ان يخمد النقد الادبي ايضاً حتى لا يكاد يكون له اثر يذكر .

فلما برغت شمس النهضة الجديدة ، واخذت اللغة منذ منتصف القرن الماضي تشتد بعد ضعفها ، والادب ينتعش بعد خوده ، اصبحت الطريق بمهّدة لظهور النقد ثانية على مسرح الحياة الادبيّة . وقد اتجه في أول امره الى رفع المستوى الانشائي ، فعني باللغة وقواعدها وضبط مفرداتها وغسلها من شوائب الركاكة التي كانت قمد اصبت بها . ولا ينكر ان هذا النقد اللغوي بدأ في عهد الترجمة التي كانت تُعنى بها مدرسة الالسن ايام محمد علي الكبير ، اذ كان يقوم على اصلاح الترجمات العلمية افراد يخصصون لذلك . على انه تقدَّم مع الزمن بتقدم الحياة الادبية وبنشوه طبقة من رجال اللغة والادب الذين اصبحوا في ذلك العهد من اعلام النهضة ، فقد نظموا قواعد اللغة وسهًلوا معاجمها وأحيوا ما درس من ادابها . ولا يتسع المقام للكلام عليهم جميعاً والتنوية بما ترهم ، فنكتفي بذكر ثلاثة منهم بمن لهم اثر يذكر في عليهم جميعاً والتنوية بما مدرس الشديات وابراهيم اليازجي وحسين المرصفي ، وقد عرف الاول بنقده المعاجم العربية ولا سيا لمعجم الفيووزابادي المعروف

بالقاموس المحيط ، وعرف الثاني بنقده للغة الجرائد واغلاط المولّدين (١) . ولما كنا سنتناول نقد الشدياق واليازجي في غير هذا المقام فاننا نرجى. الآن الكلام على هذين الرائدين .

اما الشالث فاثره المعروف هو كتابه الوسيلة الادبية (طبع ١٢٩٢هـ) وهو جزآن : الاول منها مخصَص لقواعد الصرف والاعراب ولا يختلف كثيراً عن ساثر ما وضع في هذا الباب . والجزء الثاني مخصص لفنون البلاغة (اي للمعاني والبيان والبديع) مع بجث في صناعة الشعر والنثر واساليب تعلمها .

ومؤلف الوسيلة وان لم يأت في ميدان البسلاغة بشي، جديد فقد ادَّى المنش، في عهده خدمة تذكر . ففي كتابه ينظّم لتلامذته في « دار العلوم » ما سبق الى وضعه الاقدمون من فنون البلاغة قارناً ذلك بشروح وتعليقات مفيدة . وفي كلامه على صناعة الشعر والنثر – يجاري القائلين ان النظم او الكتابة ليس مجرَّد صناعة يكن الحصول عليها بالتسرين وحفظ القواعد ، بسل هي في الدرجة الاولى ذوق شخصي . والطريقة المثلى لتعلمها واتقانها هي حفظ الجيد من اقوال السلف وفهمه وتمييز مقاصده (۱) . ويستشهد على ذلك بمحمود سامي البارودي الذي لم يبلغ ما بلغه من حسن النظم وقوَّته الا بما توفر عليه من حفظ اقوال القدماء ، وقد فعل بلغه من حسن النظم وقوَّته الا بما توفر عليه من حفظ اقوال القدماء ، وقد فعل القواعد داعياً الى اتباع طريقة القدماء الله يصفها بقوله « كان العمل في تعليم القواعد داعياً الى اتباع طريقة القدماء التي يصفها بقوله « كان العمل في تعليم الفنون وتعلّمها في صدر الاسلام ان ينتخب الشيخ بعض الاشعمار والخطب الفنون وتعلّمها في صدر الاسلام ان ينتخب الشيخ بعض الاشعمار والخطب والمحاورات ويلقيها لتلامذته بتحفظونها ويتصورون هيآتها الافرادية والتركيبية حتى والناس منذ وضعه اقباوا على قراءته وشرحه ومع ذلك « لم يتركوا الحال وان الناس منذ وضعه اقباوا على قراءته وشرحه ومع ذلك « لم يتركوا الحال

 <sup>(1)</sup> وله في النقد ايضاً تنبيهات على محيط المحيط للبستاني تشر جزءًا منها سليم شمعون
 وجبران نحاس ١٩٣٣

<sup>4</sup>Yr-7 = (Y)

الاولى بـــل جمعوا بين معرفة القواعد وحفظهـا واستعالها ، وقراءة دواوين العرب ومحاوراتهم متفاوتين في ذلك حسب الاقتضاء » (١) .

وفي ما ذكره المرصغي فائدة لتذوّق الادب وبمارسته . وهو يعكس طريقة النقد التي عرفت في الادب القديم . وعلى هذا المنوال كان النقد في بد. نهضتنا الحديثة حتى فجر القرن العشرين . ثم ظهرت طبقة بمن ثأثروا بالادب الغربي فنزعوا في النقد منزعاً جديداً . وفي خلال العقد الاول من هذا القرن ظهر في باب النقد والبلاغة كتابان حريًان بالذكر - هما فلسغة البلاغة لجد ضومط ومنهل الوراد لقسطاكي الحمصي - فلنقف قليلًا على كل منها .

فلسفة البلاغة: أشرنا في غير هذا المقام الى انه قد كان الفكر اليونا في اثر بين في مباحث الاقدمين من ائمة البلاغة امثال قدامة والعسكري والجرجا في . والظاهر ان ذلك كان معروفاً في الحلقات الادبية ، ولذا نرى ابن الاثير ( في القرن السابع ) يحاول ان ينفي عن نفسه تهمة الشأثر بالبيان اليوناني فيقول مفاخراً « فان ادعيت ان هؤلا، تعلموا ذلك من كتب اليونان قلت الى في الجواب مفاخراً « فان ادعيت ان هؤلا، تعلموا ذلك من كتب اليونان قلت الى في الجواب نفيذ هذه التهمة عن سبقه يعكس لنا بطريقة غير مباشرة ما كان يَذهب اليه البعض من وجود علاقة بين البيانين اليونافي والعربي ، وكما تأثر البيان العربي قديماً بنظريات ارسطو وسواه من مفكري اليونان تأثر البيان العربي الحديث بنظريات بنظريات ارسطو وسواه من مفكري اليونان تأثر البيان العربي الحديث بنظريات الفيلسوف الانكافي هربرت سبنسر ( The Philosophy of Style ) على الفيلسوف الانحصاد على متأثريته ، واليك زبدة ما جا . في الحكتاب المذكور وما السامع والاقتصاد على متأثريته ، واليك زبدة ما جا . في الحكتاب المذكور وما فراه من التعلي علمه :

<sup>(</sup>١) راجع خاتمة الجزء الاول

<sup>(</sup>٢) المثل السائر (بولاق ١٢٨٢) ص ١٨٦

- ١ ان الالفاظ الموصوفة في كتب البلاغة بالفصاحة الها ترجع بلاغتها الى
   ان فيها اقتصاداً على انتباه السامع بابلاغها المعنى الى العقل عن اقرب الطرق واوضحها .
- ٢ ان اللتركيب اللفظي ثلاثة سبل: سبيلًا اقرب وسبيلًا ابعد وسبيلًا وسبيلًا المنصة متوسطاً يقع بينها . فالاقرب هو الابلغ في التعبير عن العواطف النفسية وهي في حال انفعالها وتساميها الروحي . وهو اسلوب الصكلام العالي من شعر ونثر وفيه يندفع اندفاعاً المطبوعون من اهل المواهب الفتية عند جيشان خواطرهم . ويكثر فيم تقديم الصفات على الموصوفات والقيود على المقيدات ، والمسند على المسند اليه ، والشرط على جوابه . واساس البلاغة فيه مناسبته للانفعال النفسي وبكلمة اخرى انطباقه على مبدأ الاقتصاد الذهني الذي يقتضي افضل التلاؤم بين الحالة النفسية والعبارة الكلامية . . . اما الابعد فهو الاسلوب العامي الساذج الذي ينحط الى دركة الابتذال والاسفاف ، ولا يدخل في حيز البلاغة الفنية . ويغلب فيه عكس ما يغلب في الاقوب او النمط العالي .

ومما لا شك فيه انه اذا تهيأت كل الاسباب النفسية واللغوية الساوك السبيل الاقرب وكان العقل على استعداد لادراكه ، بلغ الغاية القصوى من التأثير كا زى في الاساوب القرآني والشعر الرفيع ، على ان هناك اعتبارات لغوية كثيراً ما تحول دون سلوك هذا السبيل ، ثم أن النفوس قلما يطرد انفعالها ، ونحن في عالم لا نعيش فيه ابداً بجيشان عاطفي بال هو غالباً يقتضي الاتزان الفكري والتأمل المنطق ، فنعتمد في التعبير عن انفسنا اسلوباً معتدلاً هو الذي سميناه بالسبيل المتوسط حيث نقدم بعض القيود ونؤخ سواها ، وهو الاساوب الذي تدور عليه البلغا ، عوماً بل هو المفضل والمقدَّم عندهم في الجلة اذا تعددت القيود والصفات وكان الفكر يجراه الطبيعي في مسالك الحياة الواقعية ،

٣ - ان الاقتصاد الذهني في شتّى انواع المجاز ( من تشبيه واستعارة وكناية ومجاز مرسل ) راجع الى ان المجاز يحمل المعنى الى الذهن عن طريق التصوير الحبّي الذي هو اسهل الطرق واوضعها واشدها ابرازاً للمعنى . وذلك ان الصورة المقلية يسهل انتزاعها من اللفظ الخاص اكثر من اللفظ العام ، ومن الجزئي اكثر من الكلّي . فاذا قلت مثلاً : له صوت قوي كالرعد او كقصف المدافع ، استطعت ان تتصور من قوة الصوت ما لا يشيأ لك في قولك صوت قوي جداً . واذا قلت مع الشاعر :

واذا انت لم تعذَّب وتغس قلماً في قرارة الآلام فقوافيك زخرف وبريق كعظام في مدفن من رخام

ادركت ما اللالم من يد في ايجاء الشعر العالي . وهو ما لا تدركه لو قال واذا انت لم تتألم فشعرك باطل لا قيمة له ؟ او هو جلبة صوتية ليس وراءها شيء . فبلاغة الحجاز هي في استحضار اقوى صورة للمعنى واوضحها واكثرها تأثيراً في اقل ما يكون من الحجهود الذهني .

ان الشعر البليغ خصائص اساسها هذا الاقتصاد الذهني . فاهم هذه الخصائص الايجاز او الايجاء الى المعاني البعيدة وشيوع المجاز فيه ، وان سبيله كلما سنحت الفرصة هي السبيل الاقرب المار ذكره .

الاقتصاد على متأثريّة السامع: وهنا لا بد انا من بعض ملاحظات عقلية الساسية وهي:

- ١ ان القوى الطبيعية اقوى على العمل والتأثر ابتداء منها عليه استثنافًا .
- ٢ ان النفس اذا توالى عليها مؤثّران الاول ضعيف والآخر توي فانها تشعر
   بكلّ منها وتدركها ؟ بخلاف ما اذا ورد عليها الاشدّ اولاً ثم الاضعف .

٣ - ان الانتقال من احد الضدين الى الآخر يظهر كلاً منها في اشد مظاهرهما .

ويؤخذ من هذه الملاحظات انه في التعبير اللغوي – شعراً او نثراً – يجب منها لكلال القوة الذهنية – ان يتجنب الجري طويلًا على غط انشائي واحد كالسجع مثلًا > او معنوي واحد كالوصف او المديح او غير ذاك . ولحفظ التأثير نشيطا تقتضي البلاغة الابتداء بالمؤثرات الضعيفة والتدرّج منها الى الاقوى كما هي الحال في القصص المشوقة والخطب والمقالات البليغة . ويشتد التأثير اذا قوبل > في عرض الاشيا. او وصفها > الضد بالضد ، والاقتصاد في كل ذلك بيّن اذ يتوفر من جهة على المقل بذل جهد لا لزوم له > ومن جهة اخى يكون التأثير فيه اشد وأطول .

وهنا لا بد لنا من القول انه اذا كان المراد بمبدأ الاقتصاد كما ورد في فلسفة البلاغة ان نستعمل الكلام على افضل اوجهه لفائدة القارى. والسامع و فلعل الافضل ان غَيْر بين انواع الاقتصاد كما فعل احد علما. الغرب (١) و فنجعلها كما يلي :

الاقتصاد في الوضوح الذهني: وهو ان نستعمل الالفاظ السهلة البيّنة والعبارات القيّمة ( اي الموافقة لاحكام المعاني والنحو ) مجيث لا يكلّف القارى. تفهمها الا اقل ما يمكن من الحجهود الذهني .

الاقتصاد في النشاط الفكري: من المساني ما هو عال او بعيد الغور ومنها ما هو دان او سطحي . فالاول (اي المعنى البعيد الغور) يجتاج الى مجهود فكري لكشف الحجب عنه بخلاف الداني او السطحي . وليس ذلك بمناقض لمبدأ السهولة والوضوح اللفظي . فالكتابة العالية توقظ الذهن وترهفه بما فيها من عمق في التفكير وبعد في التصور وايحا . في العبارات والكلمات . وهكذا تساعده على التسامي الى اجوا ، الحياة الفكرية العليا .

J. F. Genung-The Working Principles of Rhetoric P. 23 (1)

الاقتصاد في المشاركة الذهنية: لما كانت قوة الانتباء لا بعد من أن تكلّ رويداً رويداً فيجب ان يراعي ما يجدّدها. وذلك بتجنُّب الاطالة في معنى واحد او اسلوب واحد ، وبتجنُّب التوفر على التقصّي التفصيلي واستيعاب كل الدقائق. فمن الاقتصاد ان يترك للقارى، والسامع شي، في الموضوع يحلُّه بنفسه ويدركه بفكره ، وهذا طبعاً يقتضي فهم عقلية الناس ومدى ادراكهم ،

الاقتصاد في مراعاة الحاسة الفنية: من الاقتصاد الذهني ان يراعي الكاتب في نفس القاري. حاسّته الفنية فيتجنب ما يقلقها من خشونة في الالفاظ او تنافر في التركيب او عدم تلاؤم بين المعاني.

. .

منهل الوراد في علم الانتقاد: ظهر هذا الكتاب سنة ١٩٠٧ وكان مؤلفه وهو اديب حلبي قد تنبه قبل عدة سنوات الى وجود فراغ في هذه الناحية من الادب العربي فاخذ يدرس ما استطاع من ادب النقد عند الغربيين ثم وضع كتابه هذا في جزئين ، وبعد ثلاثين سنة اخرج كتاباً آخر جعله بشابة جزء ثالث لمؤلّفه الاول.

ويبدأ منهل الورآد بفصل يستعرض فيه تاديخ النقد عند العرب . فيمر مراً سطحيًا على من كان له يد في هذا الموضوع . وخلاصة قوله ان النقد عند العرب لم يكن علماً مقيداً بقواعد وشروط او فنًا ذا اصول وفروع (۱) . ولذا لم يسلكوا فيه مسلكاً بيناً . ويعزو تأخر النقد عندهم الى احوالهم السياسية والاجتاعية التي لم تكن تسمح لهم بالنقد الفنّي النزيه « فتقبض عنان القلم وتعقد اللسان عن الجري في سبيل الحرية والصراحة ، بخلاف ما نزاه من احوال النقادين عند الفرنجة لهذا العهد وما ابيح لهم من حية الكتابة والنقد » (۱) . والظاهر ان المؤلف هنا قد

<sup>(</sup>۱) راجع ج ۱ ص ۱۱

PY « « (Y)

حصر نظره في ما كان يمدح به الملوك والعظاء وان النقاد لذلك كانوا في عصرهم يتجنبون اظهار ما في قلك المدائح من اكاذيب ومبالغات وتمويهات . والا فان كثيراً من النقد القديم صربح ، ولا سيا ما كان متعلقاً بالناحية الفنية . ومن اقواله في الكتاب « ان النقد عندنا بقي قاصراً لم يتعد ما كتبه علما . البديع حتى منتصف القرن التاسع عشر ، اذ قيض الله لهذه اللغة الشريفة بعض رجال الفضل والاجتهاد . ومن الاسباب المسهلة للحركة الادبية والنقد في العصر الاخير وجود المطابع والصحف وما كان يتمتع به الادب في مصر من حرية وانطلاق » (يشير بذلك الى انها كانت بنجوة من الاستبداد الذي كان يعم البلدان العربية خلال بذلك الى انها كانت بنجوة من الاستبداد الذي كان يعم البلدان العربية خلال الحلاقة العثانية ) . وعنده ان اول من اعطى النقد حقه في هذا العهد هو الشيخ الراهيم اليازجي . وبعد ان يصفه يشير الى نقده لشعر المتنبي الذي جعله ذيلًا لشرح ديوانه . وتدفعه شدة الحاسة للشيخ الى القول « ان ما وصلنا من النقد عند العرب خلا ما كتبه شيخنا العلامة اليازجي ليس من النقد بشيء () .

وبعد الكلام على النقد عند العرب يتقدم الى الكلام على النقد عند الافرنج فيستعرض تاريخه منذ عهود اليونان والرومان الى اواخر القرن الماضي – واكثر اعتاده في هذا الباب على تاريخ النقد في فرنسا . وعندما يوازن بين النقد في القرن السابع عشر والنقد في القرنين التاليين يقرر «ان قواعد النقد لم ترسل على عواهنها او دون برهان كما قد يظن لاول وهلة > بل انها اسست على اساس ثابت لا يتزعزع او يتبدل . واهم قواعده الصدق وبراعة اللفظ وحسن النسج ودقد الصناعة (٢) . وغايته التفتيش عن الحقيقة ولذا وجب ان يكون النقد صادقاً وان يكون صاحبه مخلصاً خبيراً مدركاً نسب الاشياء بعضها الى بعض . اما موضوعه فواسع يشمل جميع العلوم والفنون .

وبعد هذه النظرة العامة في النقـد عند العرب والافرنج يتقـدم الى ما يسميه

<sup>(</sup>١) المدر نفسه ص ٧٠

<sup>(</sup>٢) الممدر نفسه ٧٨ – ٨١

بسلَّم الانتقاد . وهي عنده ثلاث درجات – الشرح والتبويب والحكم .

فالشرح يراد بم اولا ايضاح او تحديد العلاقة بين ما يراد نقده وتاديخ العلوم الادبية عوماً – وثانياً علاقته بسواه من نوعه وبيئته الرمنية والمكانية ، ثم الكلام على الكاتب وانشائه . وبذلك تتعين منزلته بين امساله تعيناً منطقياً . وتلك عنده هي طريقة الموازنة التي اذا استثنينا اليونان والرومان كان العرب فيها اسبق من الافرنج . فالا مدي مثلاً صنّف موازنته بين ابي قام والبحتري قبل نحو الف سنة وليس للافرنج عهدئذ شي من ذلك .

والمؤلف يعد الموازنة من باب التبويب ويدخل في هذا الباب ترتيب الشعر في طبقات. ثم يجعل الشعر اثني عشر نوعاً. فيبدأ كما يقول من اسهلها الى اصعبها ، كما يلي : الحماسة – الحِكم – العتاب – الزهديات – الغزل – الرئا. – المدح – الهجو – الوصف – القصص – التمثيل – التخييل ، وبشرح كلا منها مبيناً اصوله وشروطه .

اما الاسباب التي يقدمها لسهولة النوع او صعوبته فلا يعتمد عليها ، وليس من اساس منطقي او فني لهذا الترتيب ، لا سيا وان بعضها كالوصف والتخييل يدخل في جميع الانواع ، وبعضها كالعتاب والمدح والرثاء قلما تختلف شروطها . على ان في شروحه وشروطه وامثلته ما يغيد المطالع – وخصوصاً في ما يعرضه من مقابلات وموازنات .

ومن البحث في تبويب الشعر وانواعه يتقدم الى الدرجة الثالثة في سلّم الانتقاد وهي درجة الحكم . ولتنظيم الحكم لا بد للناقد من النظر في القول وقائله . والمقول فيه ، وفي عصره وبيئته . فيدرس القول من حيث غايته وفائدته وجودته في المحاكاة ، ويدرس احوال صاحبه وحالته النفسية والحلقية كما يدرس ما يقال فيه تحريًا لصحته ومناسبته الواقع ، اما عصره فيجب الاطلاع على احواله الاجتماعية والسياسية والفكرية واثرها في ادبه وكذلك اثر المكان او البيئسة الجنوافية في

تكوين الميول والاخلاق . (وهنا يقف للتمثيل على وطنـــه الشامي مبيِّناً اثره في انشاء الادباء قديمًا وحديثًا ) .

ومتى تنظمت هذه الدراسات اصبح متيسراً للناقد اعطاً. الحكم ، على ان يكون مع ذلك ذا ذوق وخبرة فنية ، متجافياً الغاو والافراط متعالياً عن القدح والازدرا. ، منصفاً ناظراً في الكلام من حيث هو لا من حيث قائله .

وهو يرى للنقد فائدة ادبية عظيمة اذ يمنع فوضى الحكلام وب يستمان على تجنب الاسفاف والابتذال والخطأ وادراك اوجه الجمال في الكلام. وتطبيقاً لكل ما قرره آنفاً يعرض رسالة للصابي فينظر فيها موازناً بينها وبين رسالة مثلها لكاتب آخر. وبعد درسها حسب القواءد المقررة يرجح الصابي على الآخر ويجعل منزلنه الانشائية في الدرجة العليا لا يشاركه فيها الا افراد معدودون من اصرا. الانشاء.

هكذا ينتهي قسطاكي الحمصي من كتابه منهل الوراد في جزئيه الاصليـين . اما الجز. الثالث فدخيل عليها ومتأخر في الزمن كثيراً عنها > وما هو عند التحقيق الا فصول شتى في الادب لا صلة وثيقة لها بصلب الموضوع .

# حركة النقد في العصر الحاضر

#### النقد في اتجاهاته الحديثة

لم يكن كتابا فلسفة البلاغة ومنهل الوداد المار ذكرهما الا مقدّمة لنشاط جديد ظهر في ميدان النقد الادبي . فلم ينقض العقد الاول من القرن العشرين حتى اخذت حركة النقد تشتد ويتسع نطاقها . وكان مبعث اشتدادها واتساعها تقدم الدراسات الادبية في معاهد البلدان العربية ولا سيا الجامعيّة منها ، وما كانت تتطلبه من اطلاع على آداب الامم الاخرى (واهمها الافرنسية والانكليزية )، ومن سير قويم في سبيل البحث والتحقيق . والواقع ان هذه الحركة لم تنحصر في البيئات . وكان للصحف الجامعية اذ اشترك فيها نخبة من ادباب الفكر خارج هذه البيئات . وكان للصحف والمجلّدت العلمية يد طولى في تنشيطها وتوسيع مداها . وهكذا ظهر في هذا الباب علال نهضتنا الاخيرة من الكتب والرسائل والفصول ما ليس باليسير احصاؤه .

ولو القينا نظرة عامة على حركة النقد الحديثة لرأينا لها وجهات شتى ابرزها ثلاث. هي : الوجهة التاريخية والوجهة الفنية والوجهة اللغوية .

فالوجهة التاريخية : ويراد بها النظر في الادب على ضوء البحث التاريخي وهو يتناول (١) تحقيق المادة الادبية (٢) تحليل العوامل البيثية والشخصية .

# تحقيق المادة الادبية .

لتحقيق المادة الادبية وجهان – وجه مادّي محض وهو الحكم على الادوات الكتابية ( الحبر والخط والورق ) والى اي عهد يمكن ارجاعها . وذلك عمل خبراء متخصصين قد لا يكونون من حملة الاقلام – ووجه معنوي وهو ضبط النصوص وبيان حقيقتها . وقد كان لبعض القدما، عناية بذلك على انها لم تبلغ في الدقة العلمية عناية المحدثين . ولعل الفضل الاكبر في هذا الاس راجع الى جهود

المستشرقين الذين سبقوا الى دراسة العربيّة دراسةً علميَّة فحقّقوا ونشروا عدداً كبيراً من المخطوطات والكتب العربية القديمة نذكر منها على سبيل التشيل ما يلي :

كشف الظنون لحاجي خليفة – والفهرست لابن النديم نشر فلوغل ماسة ابي تمام – وامثال الميداني طبقات الحفاظ للذهبي – وفيات الاعيان لابن خلِّكان الله وستغلا معجم البلدان لياقوت – المعارف لابن قتيبة المعجب للمراكشي – جغرافية الادريسي المعجب للمراكشي – جغرافية الادريسي ديوان مسلم – فتوح البلدان للبلاذري – تاريخ الطعري ويوف ورسائل المعري – معجم الادباء لياقوت وريط ويط

ناهيك بما نشره وعلق عليه بروكلمان ، نولدكه ، فون كريم ، كارترمير هيواد ، غولد تزيهر ، جويدي ، نكلسون ، نالينو ، ومن في طبقتهم من المختصين بالمربية . وما هذه الا امثلة نسوقها في هذا المقام تبياناً لجهود هؤلاء المستشرقين الذين استخدموا النقد التاريخي والنشر العلمي ففتحوا السبيل للمعاهد الشرقية الحديثة كدار الكتب المصرية التي نشرت عدداً وافراً من الكتب الهامة وكبعض المعاهد الجامعية في مصر وبيروت ، فضلًا عما قام به افراد وجماعات آخرون في شتى الاقطار العربة .

وكما اهتم النقد الحديث بالنشر العلمي وضبط النصوص اهتم بتحقيق التاديخ الادبي وما نقله الرواة من الادب القديم . وللمحققين من المستشرقين وسواهم في هذا الباب شيء كثير . ولا ينكر ان القدماء قد تنبهوا الى عبث الرواة وكذبهم والكنهم لم يعالجوا ذلك معالجة علمية وافية ، ولم يظهروا اهتاماً دقيقاً الا في رواية الحديث النبوي . فالذي يقابل بين ما في الصحيحين وما وضع من احاديث قبلها يعلم مبلغ عنايتهم في التدقيق حتى طرحوا القسم الاكبر من الاحاديث المروية .

بخلاف الادب القديم ولا سيا الجاهلي فقد نقلوه كما رواه الرواة دون تدقيق او تمحيص . اما في عصرنا الحاضر فالنقد اشدّ تدقيقاً واحرص على طلب الحقيقة . والامثلة على ذلك كثيرة ولعل اشهرها كتاب طه حسين في الادب الجاهلي .

ظهر هذا الكتاب سنة ١٩٢٧ فاحدث في العالم العربي هزة شديدة لما يحوي من جرأة في نقد اساليب الدروس القديمة ، وصراحة في ابدا. الرأي ، ورفض لكل ما لا يثبت امام العقل. وهو يقع في سبعة ابواب ( او كتب كما يسمها المؤلف ) خصص الاول منها انقد المقاييس المستعملة في عهده لدراسة الادب. فيبدأ بالمقياس السياسي الذي يقسم التاريخ الادبي طبقاً للعصور السياسية من جاهملي ومخضرم فاموي فعباسي وهكذا الى الوقت الحاضر. وفساد هذا التقسيم عنده ان التطورات الادبية لا تنطبق داغما على التطورات السياسية بل قد تختلف عنها احياناً. يقول المؤلف (۱) «وليس معني هذا اننا نذكر الصلة بين الادب والسياسية وانحا نريد ان لا نسرف في اص هذه الصلة حتى تصبح السياسة مقياساً للادب. وريد ان لا نأخذ السياسة على علاتها كما نأخذ الادب على علاته واغا الاحتياط وريد ان لا نأخذ السياسي مصدر الرقي الادبي وقد يكون الرغماط السياسي مصدر الرقي الادبي ايضاً . والقرن الرابع الهجري دليل واضع على ان الصلة بين الادب والسياسة قد تكون صلة عكسية في كثير من الاحيان فيرقي الادب على حساب السياسة المنعطة».

ثم يأخذ المقياس العلمي الذي حاول نقاد فرنسا كسانت بوف (Saint Beuve) وتاين (Taine) وبرونتيار ونظرائهم ان يطبقوه على الادب الفرنسي – وقد جرى مجراهم بعض النقاد عندنا في دراسة الادب العربي . ويرى المؤلف ان هذا المقياس الما يصلح في تحقيق النصوص والتاريخ . واما فهم النصوص ونقدها فلا بعد فيها من الذوق الفني فمذهب سانت بوف هو درس الادب بدرس نفسيّة

<sup>(</sup>١) راجع الطبعة الثانية من الكتاب ص ٩٩

الاديب واثرها في ادب ، ومذهب تاين درس البيئة وتحقيق المؤثرات التي احدثت الكاتب أو الشاعر ، واما الشاك فينظر في الادب من حيث انه نتيجة التطور الذي يخضع له الادب كما يخضع له الاحياء ، وهنا يتساءل المؤلف «او فقوا فيا حاولوا ? . . وجوابه كلا – لم يوفقوا ولا يمكن ان يوفقوا ولا شيء الالما قدمناه من أن تاديخ الادب لا يستطيع بوجه من الوجوه ان يكون موضوعياً صرفاً واغا هو متأثر اشد التأثر بالذوق و وبالذوق الشخصي قبل الذوق العام » (1) .

وهناك المقياس الادبي: وهو يقول باتخاذه سبيلًا الى البحث عن ادب اللغسة وتاديخه ويشترط فيه على الناقد « تجنب الاغراق في العلم كما يشترط تجنب الاغراق في البنن » ويراد بالاغراق في العلم الانصراف النام الى الناحية الموضوعية من الادب بحيث يصبح الادب « عبارة عن احكام تقريرية جافَة مجدبة » . ويراد بالاغراق في الفن ان يعتمد الكاتب كل الاعتاد على ذوقه الشخصي فيصبح تاديخ الادب عبارة عن صور معكوسة عن ميول الكاتب لا محاولة فيه للبحث والاستقصاء ، ولا تجرد فيه للبحث والاستقصاء ، ولا تجرد فيه عن الهوى . والسبيل القويم وسط بينها .

فان مؤرخ الادب يجب ان يجمع في نفسه بين امرين – اولها الاطّلاع الوافي على عاوم اللغة وتاريخها لسكي يكون قادراً على تحقيق النصوص وضبطها وفهمها واستخلاص ما فيها من خصائص لغوبة او نحوية او بيانية . وثانيها الذوق الفني ليكون قادراً على ادراك الجمال الغني وعلى النقد الادبي الصحيح .

ولن يكون تاديخ حقيقي الادب الا اذا وجد من يتم فيه هذان الشرطان الاساسيان ، على ان يتمتع بالحرية التامة فيدرس الادب لنفسه لا كوسيلة لغاية علمية او لغوية او دينية او سياسية .

وبعد هذه المقدمة يصل بنا الى صلب الموضوع فيعالجه بتفصيل تام. وفي معالجته يعتمد نظرية ديكارت وهي «الشك حتى يتبين الحق». وقد قاده ذلك

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٥٨

الى الشك في ما رواه القدما، عن الجاهليين واشعارهم . وما زال يبحث ويفكر حتى توصل الى هذا الحكم : ان الكثرة المطلقة من الادب الجاهلي ليست من الجاهلية في شي. واغا هي منتحلة بعد ظهور الاسلام . وعنده ان مرآة الحياة الجاهلية يجب ان تلتمس في القرآن لا في الادب الجاهلي . ويدعم نظريته هذه بما يلي :

- ١ ان الشعر الجاهلي لا يُثِل حياة الجاهلية الدينية او الاجتاعية والعقلية كما يثلها القرآن .
- ٣ ان الشعر الجاهلي لا يمثل اللهجات العدنانية مع أن هذه اللهجات كانت ظاهرة في القراءات المختلفة عمان في مصحفه الامام .

وليس الانتحال مقصوراً على العرب فقد 'حمل على اليونان والرومان اشعاد كثيرة . لكن العلماء في اوروبا قد استفادوا من منهج الشك فغيروا نظرهم الى تاريخ اليونان ، واما العرب فظلوا غير متأثرين بهذا المنهج وهكذا لم يخلصوا تاريخهم من الاوهام والاساطير . اما اسباب الانتحال في تاريخهم فيعرضها كما يلى :

العصبية والمنافسات السياسية: ومن امثلتها تلك العداوة التي كانت بين مكة والمدينة ( او قريش والانصاد ) وما حدث بينها من وقائع وقيل من اشعار ) ثم التنافس على الحلافة وقيام الاحزاب المختلفة ، كل ذلك دفع المتنافسين الى انتحال اشعار اضيفت الى الجاهلية تعظيماً لقوم دون قوم او لفئة دون فئة ، فكل شعر يؤيد عصبية يجب الشك فيه .

- ٣ العصيفة الدينية: ومن امثلتها ما وضع على السنة الانس والجن في الجاهليسة من الوال في صحة النبوءة وصدق النبي وفي تعظيم شأن النبي واسترته > ثم ما سبّبه الجدل بين المسلمين وغير المسلمين من وضع اشعار كثيرة كالتي تثبت اوليّة الاسلام في الجاهلية > او التي تضاف الى القبائل اليهودية والمسيحية .
- ٣ الْقَصَص: وهو وثيق الاتصال بالدين ، وقد ازدهر قبل عصر التدوين اليام بنى امية وصدرا من العهد العباسي. وكان القصاص يتحدثون الى النياس في المساجد فيد علم الحبار العرب والعجم وما يتصل منها بالنبوات ، ويفسرون القرآن والحديث ويمضون في الحبار الفتوح والمغازي الى حيث يستطيع الخيال. وكانوا يزينون قصصهم بالشعر ويلفِقون منه الثبي، الكثير، وقد فطن الحلفاء والامراء لقيعة القصص من الوجهة السياسية والدينية فاصبح اداة للدعاية كالشعر.

فالكائرة المطلقة من هذه الاخبار والاشعار عن العرب والعجم قبل الاسلام موضوعة لا شك .

- الشعوبية: والخضومة بين الشعوبية والعرب معروفة. فكانت الشعوبية تنتخل من الشعر القديم ما فيه عيب للعرب وغض منهم ، وينتحل خصومها ما فيه خود عن العرب ورفع قدرهم ، ويثل الفريق الأول ابو عبيدة والفريق الثاني الجاحظ .
- وال الادب واللغة: واشهرهم حمّاد زعيم اهل الكوفة ، وخلف ذعيم اهل البصرة = وكلاهما كان مسرفاً في وضع الاشعاد على السن الجاهلين .
   وكان كثيرون يتخذون الرواية وسيلة للارتزاق فينتحلون ويلفقون في اتوال القدما. ما يشاؤن . وقد قطن العلما. الى ذلك ولكن اكثر ما رؤي ظل مقبولاً ونقل من جيل الى جيل على انه صحيح .

وبعد ان انتهى المؤلف من عرض اسباب الانتحال التفت الى قضية اخرى وسلَّط عليها مبضع الشك والتجريح ، وهي قضية تنقّل الشعر في القبائل . قال : يزعم الرواة ان الشعر بدأ في اليمن فانتقل الى دبيعة ثم الى مضر . فهل نقبل هذا القول على علاته ? وهل كان لليمن و فيرهم شعراً . كما يزعمون ? ذلك ما يسأله ثم يخصص للجواب عنه بابين من الكتاب (الرابع والخامس) خلاصتها:

الشعو في اليمن: كان القدما، يعتقدون بما يرويه الرواة عن شعرا، نبغوا في الجنوب ولكن المؤلف ينكر ذلك ويرفضه. ومن امثلة هذا الشعر المنكر القصيدة المنسوبة الى مضاض بن عمرو من اصهار اسماعيل ومن ابياتها:

كان لم يكن بين الحجون الى الصفا أنيس ولم يسمر بحكة سامر

وكذلك ما يووى للجميريين كخشان بن تبع وسوا. فيلو صح كل ذلك لكانت العربية ايلم اسماعيل مشل لفتنا اليوم. الواقع انه ليس لليمن في الجاهلية شعرا. كما ان حظها من الشعر في الاسلام ضنيل. واذا قيل أن امر. القيس من قبيلة يمنية فهل نذكره? كان الجواب انسا لا ننكر انه كان شخصاً حقيقاً ولكن ما نعرفه عنه لا يتجاوز حد الاساطير ونرجح ان أكثر ما كتب في سيرته منحول.

الشعر في وبيعة : وائن يكن حظ ربيعة من الشعر الجاهبلي أكبر من حظ اليمن فما لا يشك في المؤلف ان اكثر الشعر المنسوب الى ربيعة مصنوع في الاسلام . فاو راجعنا اخبار شعرائهم كالمهلهل وعمرو بن كاثوم والحارث والاعشى وطرفة والمتامس لوجدنا ان اكثرها اساطير لا جقائق تاريخية .

الشعو في مضر: لما كان اكثر شعرا. مضر بمن ادركوا الاسلام فان المؤلف يقف منهم موقفاً غير موقفه من شعرا. اليمن ودبيعة . فهو يرى انه قد كان لمضر شعر جاهلي واكن لم يبق منه غير القليل . وقد مُحمل عليهم شي. كثير فكيف يمكننا التمييز بين الصحيح والمحمول ? «يقول لا نستطيع التمييز بينها

بالاعتاد على غرابة اللفظ او بداوة المعنى . فليست الغرابة اللفظية دليلًا على جاهلية ولا بداوة المعنى ، اذ لم يكن كل الجاهليين من سكان البادية . وانا يعتمد على القاعدتين التالمتين :

- ١) على الدمة الشعر للحياة البدوية آخر العصر الجاهماي . وهذه الحياة نستطيع ان نتصورها بفضل القرآن والحديث .
- ٢) على الخصائص الفنية اذا جاءت سلسلة في طائفة من الشعراء كالتي نراها في زهير ومن جرى مجراه . ويطلق عليها اسم المدرسة الزهبرية وهي تمتاز بالتصوير الحبي والتفنن البديعي ويمثلها اوس وزهير وكعب ابنه والحطيئة والنابغة .

فعلى هذا القياس المزدوج المركّب من ملاءمة الحياة البدوية كما يصورها القرآن ومن غلبة التصوير الحسي والتفنن البديعي يمكننا أن نحكم على ما كان لمضر من شعر صحيح في الجاهلية .

وينتهي الكتاب ببابين قصيرين نسيبًا احدهما في الشعر وفنون وبجوره ، والثاني في النثر الجاهلي .

وخلاصة الاول ان الشعر العربي لم يكن قط قصصياً او تمثيلياً بل كان غنائياً لا غير ؟ وان الغزل لم يصبح فناً تاماً الا في الاسلام ايام بني امية . ولا يتسع المقام لعرض هذا الكتاب وما فيه من نظرات نقدية . يكفي ان نقول انه بجق يعد رائد النقد التاريخي الحديث . ودأينا فيه ان قوته قائمة على ثلاثة امور هي :

- ١ جرأة المؤلف في اعتاده الشك توصلًا الى الحقيقة .
- ٢ جلا. ادلته المنطقية وبراعته في حمل القارى. على رؤية ما يراه هو .
  - ٣ تجرده عن كل ما يجول دون البحث العلمي .

وقد يؤخذ عليه – اسرافه في الشك واعتماده الظن احياناً او الترجيح في ارسال الحكم العام (١) .

## تحليل الخصائص الشخصية والعوامل البيئية:

ان الشخصية والبيئة شيئان مستقلان . ولما كانت دراسة الاولى وخصائصها داخلة في باب فن السيرة – وهو من الفنون التي سنبحثها في غير هذا المقام – فاننا نتركها الآن ونجتزى، منها بالقول ان عصرنا الحديث قد شهد اقبالاً عظيماً على استخدام النقد والتحليل في الترجمة للادباء ، فكان لنا طائفة كبيرة من المصنّفات في هذا الباب . وهي لا تقتصر على الجوانب التاريخية والاجتاعية والثقافية بل تتغلغل الى اعماق الحياة الشخصية مستعينة بعلم النفس (السيكولوجيا) على تحليل النوعات والعادات وفهم المركبات النفسية واثر كل ذلك في تعرّف الاديب واقواله . وعلى ضوء هذه الدراسات تناول الناقدون اليوم عدداً من اعلام الادب قدياً وحديثاً وعرضوا لنا بطريقة جديدة سِيرهم وآثارهم كما سنتبين ذلك بعد :

اما دراسة البيئة ففي كثير من الاحيان لا غنى للناقد عنها ؟ اذ تساعده على فهم الجو او العوامل الخارجية التي اثارت عواطف الاديب وخواطره ؟ وبالتالي تزيد اطلاعه وفهمه لما يقرأ من ادبه . نعم ان فهم الجو الادبي ليس من المقاييس النقدية الاساسية التي نستعملها لتقدير قيمة الادب وتبيان عناصر الجمال فيه ؟ ولكن هذا الفهم يوسِع الافق امامنا ويجعلنا اكثر استعداداً لنذوق الكلام واقرب الى الصواب فيا نبديه من آراء واحكام . ولنوضح ذلك ببعض الامثلة – فمن الشعر القديم :

قصيدة ابي تمام في فتح عمورية: ومطلعها « السيف اصدق انبا. من الكتب »

 <sup>(</sup>۱) راجع نقد « في الشعر الجاهلي » كتاب محمد فريد وجدي
 وكتاب محمد احمد الغمراوي
 وكتاب محمد احمد الغمراوي

فدارس هذه القصيدة لا يفهمها على وجهها الا اذا عرف الاحوال التي لابستها . فهناك ظهور المذنّب وتأثيره في نفوس الناس . وهناك هذا النضال المستمر بين المسلمين والروم وموقف الشاعر منه . وهناك هذه الثغور المحصّنة التي كانت تتداولها ايدي الطرفين وما كان يقوله المنجّمون بشأنها ؟ وغير ذلك بما لا بد منه لفهم اقوال الشاعر وعواطف. . والا فكيف ندرك ما ورا. الكلمات اذ يقول مثلًا في المطلع :

بيض الصفائح لاسود الصحائف في والعلم في شهب الارماح لامعـــة اين الرواية بل اين النجوم وما

متونهن جلاء الشك والريب بين الخيسين لا في السبعة الشهب صاغوه من زخرف فيها ومن كذب

ثم كيف نفهم قوله:

الواردين وليس الماء عن كثب ظبى السيوف واطراف القنا السلب دلوا الحياتين من ما. ومن عشب وقال ذو امرهم لا مرتع صدد امانیاً سلبتهم نجح هاجسها ان الحامین من بیض ومن سُمر

اذا لم نعرف ان الروم كانوا قبسل ان يصل جيش المعتصم قد احرقوا الحقول والمرادع التي حول المدينــة كما جففوا او افسدوا الميـــاه حتى لا يجد المحاصرون مراعي لخيولهم ومياهاً لها ولانفسهم .

ولنــأخذ من الشعر الحديث قصيدة حافظ ابراهيم « الاَّمتـــان تتصالحان » ومطلعها :

لمصر أم لربوع الشام تنتسب هنا العلى وهناك المجد والحسب

وقد قيلت لاسباب اجتاعية واقتصادية خاصة . فقارئها اليوم لا يدرك مراميها الا اذا كان مطّلعـاً على تلك الاسباب . فالامتــان في القصيــدة هما المصريون

والسوريون واللبنانيّون المقيمون في مصر – وكان بينها يومنذ شي. من التجافي وسو، التفاهم . وقد كان الشاعر ممن يسعون للخير بينها كل ذلك وسواه يجب ان يسلمُ به القارى. ليدرك الغرض من قوله منها مثلًا :

خدران للضاد لم تهتـك ستورهما ام اللغـات غـداة الفخر امها البرغبـان عـن الحسنى وبينها لو اخلص النيــل والاردنُ ودَهما

ولا تحوَّل عن مغناهما الادب وان سالت عن الآباء فالعرب تلك القرابة لم يقطع لها سبب تصافحت منها الامواه والعشب

ومثل ذلك يقال في بعض المواقف من قصيدة شوقي في «توتنع آمون» التي مطلعها :

# قفي يا أخت يوشع خَجْينا احاديث القرون الاولينا

فذكر الشاعر لهذا الفرعون واهتام العالم اجمع بما كشف من كنوزه واخباره وتنويهه بمؤتمر السلم الذي اجتمع في لوزان عقب الحرب العالمية الاولى وكيف منعت مصر من دخوله ووكل امرها الى ممثل الدولة المحتلة بريطانيا (اللورد كرزن) وما كان يشعر به المصريون في ذلك الحين . كلَّ هذه الحقائق التاريخية لا يفهم ما لم يفهمها القارى. قوله مخاطباً فرعون

خرجت من القبور خروج عيسى عليك عليك عليك المجوب المبرق باسمك كل سهال ويخاتر وأقسم كنت في لوزان شغالا وكان العام انهم صلفوا وتاهوا وصدوا ولو كنا نجر هناك سيفاً وجدن سيقضي «كرزن » بالامر عنا وحاجا

عليك جلالة في العالمينا ويخترق البخار به الحزونا وكنت عجيبة المتفاوضينا وصدوا الباب عنا موصدينا وجدنا عندهم عطفاً ولينا وماجات الكنانة ما قضينا ولنختم هذا النصل بمثل أخير هو قصيدة ابشارة الخوري يرثي بها فيصل الاول ملك العراق ومطلعها :

لبست بعدك السواد المواصم واستقلت لك المدموع المآتم

فلفهم ما يرمي اليه وما يشعر به لا بد للقدارى، من ان يدلم با كان عليه العرب في ذلك الحين من قلق سياسي ، وبالدور الذي قام به فيصل خلال الحرب العالمية الاولى وبعدها في سبيل القضية العربية ، وما كان للحلفاء من سياسة غير نابتة تجاه هذه القضية بين وعود للعرب مغرية ثم معاهدات بينهم مناقضة لتلك الوعود – الى غير ذلك من الشؤون العامة التي اقلقت العالم العربي يومنذ وزادته حزناً لفقد قائده الذي كان معقد آماله ومناط رجائه ، والا فما يفهم من قوله في هذه المرئاة :

أمل كالساء في بسمة الفجر وفي موكب الريباض الفواغم فرَّ من حدَّت الاكفُ اليه كفراد النعيم من كن ِ حالم حدَّ ثونها عن الحقوق فلمها كبر النصر احوجتها التراجم نفحتها الجروب سلاماً ورمانها بها السلام اداهم

ولو اردنا تعداد الامثلة من القديم والحديث على ما نحن بصده لملائنا صفحات كثيرة ؟ بل لجمنا ديواناً كبيراً من اقوال ادبائنا المخصصة للشئون والحوادث العامة ؟ والتي يقتضي فهمها على الوجه الاتم فهم ظروفها والاحوال التي تلابسها . ونعيد القول ان درس البيئة لا يراد به وضع مقياس للحكم على الوجهة الفنية في الادب ؟ فلهذه الوجهة مقاييس اخرى كما سنرى بعد . واغا نحن نفعل ذلك لنكون اكثر استنادة في تفسير الادب وفي تفهم العوامل المؤثرة فيه وفي حياة اربابه .

# النقد الفني في العصر الحاضر

قد تتباين آدا. البلغا. والنقاد في بعض المسائسل ، بيد انهم على العموم مجمعون على ان حسن الكلام لا ينفصل عن منــاسبة الالفاظ العماني وعن حسن التـــلاف الكلمات في الجمل وتناسق وانسجام الجمل في القطعة الواحدة . والحق يقال ان ذلك امر له شأنه في كل ادب وكل جيل ولا يسع ايٌّ ناقد ان يتفاضي عنه او يقلُّ ل من اهميَّته . وقد كان عند القدما. كما رأينا الاساسَ الوحيد للنقد والمقاس الاول للحكم على الكلام ، ولا يزال كذلك حتى الآن . على ان النقد اليوم لا يقف عند هذا الحد - لا يكتفي بان يرى في الكلام حسن صياغة وصدق معنى - بل يمتدّ نظره الى ابعد من ذلك فيرى في الادب تعبيراً عن الحياة والطبيعة ، اذ فيه تتجبُّم التموَّجات الفكرية والعاطفية الخصوصية والعمومية التي تنشأ جيلًا بعد جيل فتعكُّس لنا تطوَّد الممران البشري وحقائق الوجود الروحي. ولو كان نظرنـــا اليوم الى الحياة الادبية منحصراً في وجهها الصناعي او في الاغراض التي حدّدها القدما. لكنًا لا نزال في هذا القرن نعيش ضمن نطاق الماضي غير شاعرين بما حدث في العالم من انقلابًات اجتماعية واقتصادية وفكرية وغير متأثرين بما فتحه لنـــا العلم من آفـاق جديدة ٬ ولظلّت مقاييس النقـد محدَّدة ومقيّدة بمـا وضعه اللغويون والبيانيون . وبديهي ُّ ان الحياة اليوم غير حياة الامس ، فهي تتطلُّب من الناقد اكثر ما كان يُتطلّب قبلًا من اللغوي او البياني - تتطلّب منه ان يكون واسع الافق العلمي لا عن طريق التخصّص بكل فرع من فروع العلم ولكن عن طريق الثقافة العامية والفكرية الوافية التي تجعله ذا أطَّلاع قيِّم وذا تفكير صحيح سوي .

وكما كانت صناعة الانشاء قديماً تقتضي ان يكون صاحبها - علاوة على معرفت بالعربية واصولها - ملماً بكشير من انواع المعارف الانسانية والادارية والادبية ، كذلك الفن النقدي يقتضي علاوة على وجود الحاسة الفنية والثقافة الادبية ان يكون الناقد غير غريب عن المباحث الفلسفية والعلوم الطبيعيت والانسانية والتاريخية مُتقناً بعض اللغات الحية داوساً لآدابها . فبالفلسفة يستقيم والانسانية والتاريخية مُتقناً بعض اللغات الحية داوساً لآدابها . فبالفلسفة يستقيم

تفكيره ، وبالعملم يتسع اختباره ، وبالتماريخ يوبط ماضيه بجاضره ، وبدرس الآداب الاخرى يتعرّف اساليب جديدة وصوراً جديدة ومنسابع وحي جديدة . وها لا بد لنا من ان نقول استدراكاً ان الاطلاع العلمي ليس بحد ذاته وسيسلة مباشرة للنقد الفني . فالنقد ليس علماً كسائر العلوم مقيداً بقواعد او باحكام مطقية جافة لا أثر المذوق الشخصي فيها ، بل الذوق هو الاساس واغا نحتاج الى الثقافة العلمية نتهذيب الذوق و إنارته وتوسيع مجال النظر والحكم لديه .

ولنقرر ايضاً ان درس الآداب الاخرى لا يراد به تقليد الآخرين ومتابعتهم فيا يصلح وما لا يصلح ، فان لكل من الأمم خصائص ادبية ليس من البلاغة تطبيقها على سواها . على ان هناك اسساً بلاغية ومقاييس فنية عامة تشترك فيها جميع الآداب العالمية الراقية . وفي درس الناقد لغير ادب امته واطلاعه على الاسس والمقاييس العامة للبلاغة وكيفية تطبيقها ما يهذب ذوقه الخاص ويجلو نظره ، فلا يناق مع العاطفة الشخصية انسياقاً يبعده عن محجّة الصواب بجيث يصبح نقده ضرباً من التصوير الشعري او شطحاً في عالم الخيال .

وهنا فلنقف قليلًا متسائلين ما الادب الذي هو موضوع النقد الفنيّ العـــام وكيف نميّز اوجه الجمال فيه ? .

#### الادب وخصائص الجال فيه:

ان الادب على اطلاقه لفظة واسعة المعاني ، واذا كان لا بد من تعريف فلنبدأ اولاً بفصله عن علم الادب . فعلم الادب فرع من المعادف الاصولية ذات القواعد المقررة او المتعارفة . ويدخل فيه النحو والبيان والمعاني والبديع والعروض وسواها . وكذلك يجب فصله عن قاويخ الادب الذي يتناول دوس تطوره في شتّى العصور ، وتواجم ارباب ومعرفة آثارهم ، وما الى ذلك . اما الادب نفسه فهو التعبير الموسيقي عن اختبارات النفس الداخلية . ويقوم على دكنين طبيعيّاين

هما (١) شهور النفس بغبطة لتجلّي بعض الحقائق لها (٢) دَافعَ داخلي فيهنا لمشاركة الغير بهذه الغبطة . وسبيلة طبعاً غير سبيل العلم . فالعلم باحث مستقرى عجرّب غايته الحقيقة الراهنة . والادب مصوّر لاختبارات النفس او تجلّياتها وغايته التمتّع بالجال . ولكن ما الجال في الفن الادبي ? سؤار تضاربت الآراء فيه وتباينت التعاريف . وقد رآه نقادنا القدماء في تطبيق الكلام على احكام البلاعة اللفظية والمعنوية . ولا ينكر ما لاولئك النقاد من إلمام بشتّى المبادى الفنية التي تعد من اهم اسس النقد الحديث . الا ان النقد العربي القديم كان على العموم مشغولاً بالصناعة او « الجهاليّة » الشكلية واحتكامها (١) . وعلى هذا الاساس وضع علما . البلاغة مقاييش النقد الادبي فنظّموا قواغد الفصاحة اللفظية وما يجب ان يتوسخي في عوض المعاني من اصول تركيبية وعقلية (١) . والحق يقال انهم قد بلغوا في ذلك ابعد الفايات > تشهد لهم مؤلفاتهم الكثيرة في المعاني والبنيتان والبدينع

 <sup>(</sup>١) لتوفيق الحكيم في كتابه تحت اشعَّة الفكر فصلان في الحلق والنقد يفسر فيهما هذه الحقيقة نفسيرًا تاريخيًا جنرافيًا ؟ فليراجنها الغارىء . راجع ايضًا تحليل امين أكمَوْلي في رسالته البلاغة الغربية ( ١٩٣١ ) ص ٢٦

 <sup>(</sup>٣) في مقدمة شرح ديوان الحاسة تحقيق شكري فيصل ينشر المرزوقي ما يقصدون بقولهم
 هعمود الشعر» . وهو قائم عنده على سبعة امور وهذه مقاييسها :

المنى - معياره ان يقبله العقل الصحيح

اللفظ – معياره ان يسلم من الهجنة

الوصف – الاصابة وحسن التمييز

التشبيه – ما لا ينتقض عندالعكس . وأحسنه ما وقع بين شيئين اشتراكهما في الصفات اكثر من انفر ادهما

التجام النظم – اي حسن اقتران الكلام فلا ينجبس اللسان في فصوله وعقوده تناسب الاستمارة – ثم مشاكلة اللفظ للمعنم و اقتضاه هما للقائمة اي ان يكه ن اللفظ

تناسب الاستمارة – ثم مشاكلة اللفظ للمعنى وإقتضاؤهما للقافية اي ان يكون اللفظ مقسوماً على ربّب المعاني وان تكون القافية مما يتشوقه المعنى واللفظ

فهذه لمحصال هي عمود الشعر عند العرب فمن لزمها بحقّها وبنى شعره عليهـــا فهو عندهم المفلق المطَّم . ومن لم يجمعها كلّها فبقدر سهمته فيها يكون نصيبه من التقدم والاحسان .

ودراساتهم المختلفة للشعر والنثر في شتى العصور . وقد اشرنا سابقاً الى ان تقدمهم في هذا الباب قد توقف بعد القرن السابع الهجري . ومع كرور الزمن ضعفت حركة النقد الادبي وما زالت تضعف حتى كادت تتلاشى في عصور الانحطاط المتأخرة اذ حجبت انوار البلاغة ورا. ستار من الظلام ، واصبح للزخرفة الصناعية المبتذلة المحل الاول في الكلام .

تلك كانت حال الادب في اوائل القرن الماضي . ثم اخذ نور النهضة يظهر تدريجياً ، فلم يحد ينتهي ذلك القرن حتى كانت النهضة قد اتسع مداها واشتد احتكاكها بالحضارة الفكرية الغربية . وهكذا نف ذاليها كثير من الآراء والافكار الجديدة مما احدث نشاطاً في دراسة الادب ومنذ اوائل قرننا الحاضر اخذت حركة النقد تشتد . وما لبثت ان أنشأت طبقة من اهل البحث والنظر متأثرة بنظريات النقاد الغربين وكان لمساحثهم في اصول الادب والجمال الفتي - رغم تشعبها - اثر بين في رفع المستوى الادبي وتقدم الفن النقدي .

ولنعد الى سؤالنا: ما الجمال الفني الذي نتوخاً في الادب ? ولعلنا لو صفينا شتّى الآرا، والنظريات لكان جوابنا عن هذا السؤال « ان الجمال هو حسن التعبير عن الاختبارات النفسية الصادقة . فنحن في ذلك امام اسرين رئيسيين هما الاختبار الصادق وحسن التعبير . ولا يراد بالاختبار هنا ما ينشأ مباشرة في النفس عن مؤثر ما > كالغضب مثلًا من ظلم ظهالم > او الحزن لفقد عزيز > او الابتهاج عرأى جميل > او الرهبة امام شي، رهيب وغيرها من صنوف الاهتزازات النفسية . فمثل هذه الناثرات لا تدخل منطقة الادب الا متى اختمرت في النفس ثم تحوّلت الى اختبارات انعكاسية تظهر بالتعبير الفنى .

والتعبير نفسه ليس واحداً في كل الاحوال بل هو درجات متفاوتة – وسنشرح ذلك بعد في كلامنا على الادب وسراميه العبالية . وفي هذا التفاوت يشترك الشعر والنثر . اما النثر فسندرسه في غير هذا المقام . فلنحصر بجثنا الآن في مشاكل الشعر وموقف النقد الحديث منها . وأهم هذه المشاكل خمس هي :

在神秘是一次教育

- ١ الوضوح والغموض في المعنى اي قرب المعاني وبعدها وأيها معوّل النظم في اللادب الحديث .
- ٢ الموضوع الشعري اي الغرض الذي يرمي اليـــه الشاعر او الرسالة التي
   ١٤ الموضوع الشعر .
- ٣ التصميم الفكري اي تنظيم العواطف والصور الشعرية وربطها بخطة موتحدة .
  - ٤ الاخراج الفني ويتناول الايقاع الشعري واساليب النظم المختلفة .
- التحسين البياني اي النظر في المخسِّنات البديعية والى ايّ مدى يحسن استعالها .

# الوضوح والغبوض:

عرف نقّاد العربية القدما، مشكلة الوضوح والغموض ولم يفتهم ما المستحسن والمستهجن في كلّ منها، وكما اتفقوا على ذم التعقيد الناشي، عن تنطّس وحوشية في اللفظ او سو، تركيب في العبارة او تصنّع في عرض المعاني اتفقوا ايضاً على ذم الابتذال والإسفاف واللين المتناهي وامتدحوا المعاني البعيدة التي اغا يتوصل اليها بإعمال الفكر والغوص الى الاعماق، فهناك اذن وضوح جيّد وغموض جيّد. وهما مذهبان معروفان عند البلغاء ، وكان يمثل المذهب الاول ابو العتاهية والبحتري وطبقتها من المولدين ، ويمثل المذهب الثاني ابو تمام والمتنبي ونظراؤهما ، وعلى ذلك جرى الشعر العربي مع الاجيال . فكان فيه العذب البين المقاصد ، والجزل البعيد مطارح الفكر . وما زال حتى طفت عليه في آخر عهود انحطاط موجة التقليد فذهبت جدّت وخمدت جذوته ، وغلبت عليه النوعة الي تكلف الغوشي والتغارب البديعي والإسفاف المعنوي . ثم جاءت النهضة فاتحة الهتأدبين الفاقاً جديدة من المعرفة والاجتبار . فكان ذلك ايذاناً بظهور حركة جديدة في

الاوساط الشعرية اطلق عليها اسم «الرومانتيكية». وقد نتج عن هذه الحركة ميل عام الى التحرُّد من قيود التقليد والانطلاق في التعبيد عن عواطف النفس والسبح في عالم الحيال. ومن مزاياها تجنُّب التغارب اللفظي والزخرفة البديمية والتعقيد المعنوي، وهي مزايا الاسلوب المعروف نثراً وشعراً بالاسلوب السهل الممتنع. على ان السهولة الممتنعة ليست بالاس الهين، واذا كان بعض الشعراء قد ملكوا زمامها فكثيرون قبد افلت هذا الزمام من ايديهم فاصبحت السهولة الشعرية على ايديهم إما ابتذالاً وضعفاً وكأنها نثر عادي ليس فيه ما يحرك النفس او يسمو بالفكر والحيال. ولم ينج من هذا العيب احياناً بعض شعراء عصرنا البارزين.

وكرد فعل لذلك ظهرت تُبيل الجرب العالمية الشيانية حركة جديدة اخري هدفها تجديد الشعر بتحريره من الابتذال اللفظي والتمييع العاطفي . واصحابها فنتان : وهما تتفقان في توخي الروعة الفنية > وتختلفان في سلوك السبيل اليها . فالاولى – ولنطلق عليها اسم «الرومانتيكية الجديدة» تراها في البيان المعنوي والتسامي الخيالي . والثانية – وهي الرمزية تراها في الايقاع اللفظي والاياض الفكري . الاولى تعتمد التصوير النشرق والثيانية تعتمد الايجاء الغامض . ولنوضح كلا منها ببعض الامثلة من الشعر المصري الجديد .

فمن الاولى: قول عمر ابو ريشه في عجز الانسان عن ادراك سر الوجود:

غن نُسجُ اللهُ ي فا لامانينا على كل كوكب تتفانى وخفي الوجود ما انفك لا ينبض قلباً ولا يرف لسانا طلبته عين الحيال فلما فلما لمحتمد تكسَّرتِ اجفانا

وقول الياس ابر شبككه في الالم والشعر :

إجرح القلب واسقِ شعرك منه واذا انت لم تعذّب وتغمس فقوافيبك زُخوف وبريــقُ

فدمُ القلب خمرة الاقلام ِ قَالمًا في قرارة الآلام . . كعظام في مدفن من رخام

وقول امين نخله في شلَّال الما. :

ما أبا الاخضر المموّج في السهال كتمويج معطف الحسناء ما ابا الازرق المصفِّق في النهر لوقص الشماع في الاضواء ما لسان الجيال في خطبة العزّ وداوي القصيدة العماء

وقول نازك الملائكة في الحاود وهو دور من قصيدة افرنجية الاساوب: قالوا الحاود -

ووجدت ظلًا تمطىً في برود فوق المدافن حيث تنكمش الحياه ووجدت لفظاً على بعض الشفاه غنّت وهي تنوح ماضيها وتُنزله اللحود غنّت وهي تموت يا للازدراء فالوا الحلود ، ولم اجد الا الفناء

ومن الثانية ما جا. في مطلع « قدموس » لسعيد عقــل على لسان « اوروب » اخت قدموس وبنت ملك صيدون التي اختطفها الاله زوش الى بلاد اليونان :

علَـهُ الحـدُ ، يا سماء تجهَّمت ِ تُعلَّين فـارأفي بالجراح ِ لاتحرّي من هدنة العمر ليـلًا لا يحط التفاتة في صباح

وتقول في ص (٣٦) وهي منصرفة الى اشجانهــا اذ تفكّر في ما سيكون من منازلة اخيها للتنين الذي وضع حارساً لها :

في غدر ملتقى شقيقي وحامي ً عُلى امتي وصوت شبابي وان في توقّع الخطب غص ً من سراج وحفنة من ضباب

ما لطَيف الشحوب يسحب في الارض ويرخي الضنا على الارجاء غِم اسى ايها الغروب فهـا نجمك في افقــه محابٍ مراء

ومن رِندلی للشاعر نفسه قوله من « الی مغنیها » ( ١٠ )

ومن هذه الطريقة واعرق نما ذكر في الغموض – كثير من شعر بشر فارس ونثره كوصفه لجبل (۱) ، وكمسرحيته مفرق الطريق ، وقصائده – الى زائرة (۲) . وانذار – والى عواد – والخريف في برلين (۲) وغيرها .

ولقد اجتذبت الرمزية عدداً من شباب الجيل فنسجوا عليهــا كثيراً من نثرهم وشعرهم .

ومعظم هذه النفشات من الشعر المنثور الطليق من قيود الاوزان والقوافي وهي من باب الوجدانيات التي تبث ما في نفس الناظم من شعور الميم او لذة بالشقاء.

تجاه هاتين الطريقتين او النزعتين يقف النقد اليوم في شي. من التردّد ؟ الا انسه من الانصاف العلمي ان نقول ان الذوق العربي العام ؟ وان يكن قد اصبح يأنف الوضوح المبتذل والسهولة المائعة ؟ لا يزال اكثر ايشاراً للاشراق المعنوي منه الى الوميض الخاطف الذي يبدو خلال غيوم كثيفة من الغموض.

<sup>(</sup>۱) المقتطف ۱۰۰ - ۱۳۳۳

<sup>(</sup>٢) عجة الاديب ٣ ج ٨ ص ٥٦

 <sup>(</sup>٣) راجع هذه القطع في مجلَّات الرسالة ٨ - ٢٤٨ والاديب ٤ ج ٥ المقتطف ٨٩ - ٢٧٢

## الموضوع الشعري يز

ذهب قدامة الى ال البلاغة لا تتوقف على مادة الكلام او موضوعه بل على ما فيه من حسن صناعة . ويجعل الشاعر كالنجار فيزعم ان المهم ليس الحشب بل ما يصنعه النجار من الحشب . وليس قدامة وحيداً في هذا الرأي فهناك من يشاركه فيه من القدما. والمحدثين . على ان في هذا الرأي شيشاً من الصحة لا كلها . فالفن الحقيقي ليس مجرد صناعة لا غير – حتى في مصنع النجار تختلف قيمة المصنوعات (مها تساوت في الاتقان) بالنسبة الى مادتها وفائدتها . ولا زيد القول ان القيمة الذاتية لقطعة ادبية راجعة الى ما فيها من فائدة مادية او معنوية . ولكننا نقول ان وراء الصنعة شيئاً آخر حربًا بالاعتبار . فني الادب إشباع لحاجات النفس وعواطفها . على ان حاجات النفس كثيرة ومتنوعة ، منها القريب البسيط ، ومنها البعيد المركب ، وبالنسبة الى هذه الحاجات وما يتبعها تتفاوت درجات الادب .

ولو رجعنا الى دواوين شعرائنا في كل جيل لوجدنا في شتى ابوابها من لطائف النظم ما يحق لنا ان نعته بالجودة والجمال واكن هل كل هذه اللطائف شعر عظيم ? هل كلها من الرفيع الذي يسمو بالفكر ويفتح للنفس آفاقاً ما كانت لتراها من قبل ? . . ان الشعر من حيث التعبير قد يكون بليغاً مطرباً ، حتى ولو كان من باب المديح الترتفي او الاقداع الهجائي او الهزل المجوني او السفه الجنسي ، وغير ذلك من توافه الاغراض . والحكننا مع ذلك لا نعده رفيعاً او عظيماً ، لان الرفعة او العظمة تقرن الى بلاغة التعبير سحو الاختبار فلا تقف عند حد المهارة البيانية لعرض موضوع تافه او بسيط ، بسل تحاول ان تدرك حقائق علما موضوع تافه او بسيط ، بسل تحاول ان تدرك حقائق علما الامور فتربط ظواهر الحياة بقيمها الروحية . وعلى هذه العلاقة المعنوية تتوقف عظمة الشعر بل عظمة كل فن .

وقديمًا قــال ارسطو في كتابـــة الشعر ( Poetica ) (١) أن الشعر هو اوفى

<sup>(</sup>١) الترجمة الانكليزية بفلم Butcher - الصفحات - 192, 191, 163

الفنون تعبيراً عن العنصر الكوني ( Universal Element ) الموجود في الحياة والانسان. ففيه تتجلّى الحياة البشرية مصفّاة من العرضي (Accidental ) محردة من ربقة البينة المادية . واذا كان الشعر والفلسفة كلاهما يجاولان التعبير عن هذا العنصر الكوني ( او الحق المطلق ) فها يختلفان في ان الشعر يعبّر عنه بواسطة التصوير الحبيّ الفلسفة تحاول ادراك الحق بالفكر المجرّد ، اما الشعر فيلبسه ثوباً من الجمال المحسوس .

ان قول البعض « الفنُّ للفن ذاته » يعني ان اساس الحكم في الشعر يجب ان يقتصر على كيفية التعبير عمَّا يحس به الشاعر . ولو وقفنا عند هذا الحد لضاق افق النقد الادبي وانحصر في دائرة الصناعة فاستوى الشعر العظيم مع غير العظيم . والواقع ان الشعر فن ورسالة . وجودته درجات لن يبلغ اسماها الا الحيال المحلّق في جو الفكر العالي . ومن الخطف السيكولوجي ان نتوهم كما قد يظن البعض وجود خصومة بين العاطفة الشعرية الصافية وتسامي الصود الفكرية . ولو القينا نظرة على عظاء الشعراء الذين سموا في عالم الابداع لما رأيناهم قد انفصاوا عن الحياة ليعيشوا في فراغ لا معنى له .

فالفن ذو وجهين ذاتي ويتعلق بالفنّان واساوبه . وموضوعي ويتعلق بالانسانية التي هو جز. منها . وليس الشاعر من يطرب النفس فقط مجسن قوله بل من ينير للناس سبل الحياة فيريهم حقيقتها ويطلعهم على ما يواجهون فيها (١) .

وقد اصاب احد كتاب العصر اذ قال مدافعاً عن الفكر في الفن « والفن اذا لم يرفده الفكر كان مجرد احلام ساذجة واخيلة تافهــة شاردة لا تتصل بالنفس ولا بالحياة . . الفكر هو طاقة الفن الكبرى وهو مصدر الهامه الاعظم والفكر لا يكون كذلك الاحين يصبح جزءا من ذات الفنان وعنصراً من وجوده الفني وحينذاك يصبح توجيه الفكر للفن صادراً من ذات الفئــان لا من عالم خارج عن

<sup>(</sup>٣) راجع قول طاغور في كتاب على هامش الادب والفن ص ١٥١٠

ذاته . فأي خطر على الفن من هذا اذن ? (1) ويقول في موضع آخ (1) . « بقدار ما يغتني العقل بالحجرة والمعرفة ، يغتني الوجدان وتغتني العاطفة بالانفعالات الرفيعة . وكلما اكتسب العقل جديداً من الافكار والمفاهيم والقيم الكونية والانسانية ، اكتسب الوجدان والعاطفة رصيداً من الاحاسيس أرقى وأعمق وأنبل . وبهذا تكون الاحاسيس الساذجة ، وتكون الانفعالات تكون الاحاسيس العادية عند ذوي المقول الساذجة ، وتكون الانفعالات السطحية والالهامات العادية عند ذوي المدارك البسيطة او ذوي الجهل والنباء » .

ونزيد على ذلك ان بعض الباحثين في اصول النن لا يفرقون بين الفياية والفكرة فهم في عملهم على من يدعو ان يكون الفن غاية مادية او روحية او اجتاعية - يخلطون بين الفكر العالية والفيايات التي تقيد الفن ضن حدود ضيقة وتستعبده لاغراض خاصة ، والنقد الحقيقي لا يدعو الى مثل هذه الغايات لانه يجب ان يكون الفن حراً طليقاً ولكنه يرى ان عظمته لا تشرق الا في اجوا، الفكر العياية . ان الشاعر الحقيقي لا يفكر ثم ينظم ما توصل اليه بالتفكير ولكنه بطبيعته مفكر مدرك للحقائق وما شعره الا تصوير لادراكه الطبيعي واحساسه الحقي ، هو لا يفكر بوعي في الحياة والطبيعة ولكنه يعي دون تفكير ما تخفي من معانيها ويجيم ذلك الوعي في كلامه الموسيقي .

واذا قيل ان الشعر غاية واحدة هي «الابهاج» فذلك لا ينافي ان يكون له رسالة عليا ، كما انه لا يعني ان المرح واللذة هما غايته المباشرة . فالمآسي مثلًا لا تهدف الى ذلك ، ولكنها رغم الفاجعة تثير فينا اسمى العواطف فتطرب نغوسنا اذ تعزف لها انغام الاسمى على قيثارة جميلة تأتلف بها شتى العواطف والاحاسيس . وذلك ما نشعر به في المراثي الرائعة وسائر المواقف المؤثرة . ونحن لا نقرأ الشعر النغيس لنسر به بل لندوك جماله وبادراكنا الجمال نحصل على

<sup>(1)</sup> مع القافلة ١٩٥٢ لحسين مروره ص ٨٩

<sup>(</sup>٢) جريدة الحياة بيروت المدد ٢٠٠٥

السرود الداخلي . ومن الطبيعي ان يتسامى سرودنا كلما تسامت درجة الجال فشتًان بين سرود يحصل من نكتة بيانية في كلام صقيل ، وسرود يحصل من فكرة دائعة مجلوة في تعبير جميل .

ان الفن قائم على تأثر النفس بما في الوجود من جمال يجذبن اليه او قبحر ينفّرنا منه . وليس الانجذاب الى الجمال او النفود من القبيح الا تشرّقاً روحيًا الى اسمى ما يتصوده الانسان المفكر في الحياة . وهذا يوافق قول القائلين اليوم ان غاية الفن هي ان يبهج لا ان يعلّم او يوجه (۱) . على ان الابهاج السامي لا يمكن ان يتأتى عن مقاييس سافلة او فهم ضيّق محدود . والى مشل ذلك يذهب شاعر الهند طاغود اذ يقول « ان الغاية من الغنون والاداب هي اظهاد الحقيقة الازليّة وجعلها واضحة ملموسة » (المقتطف ٢٠ – ٢٦) ويقول في مكان آخر ان الغن العالى ذو مهم عالية وفيه تجد النفس ما تتوق اليه من معاني الحياة (۱) .

ولقائل وما ضرورة المرامي العالية في الشعر . اليس الشعر مجرّد تعبير موسيقي عن العواطف ، وفي هذا التعبير ما تصبو اليه النفس من جمال ? اجل! انه لكذلك . ولكن الجمال كما ذكرنا ليس نوعاً واحداً . فمنه المحدود ومنه المطلق ، ومنه القريب ومنه البعيد ، ومنه الذي يعطين شيئاً من البهجة المؤقّته ، ومنه ما يرفعن الى ذروات الوجود . فالقول ان الفن هو التعبير عن اختبارات النفس لا يمنعنا من القول ان اسماه ما عبر عن اسمى الاختبارات او ما انعكست فيه الانسانية باشواقها واحلامها وهواجسها وآلامها . كل قصيدة هي تجل رائع لبعض معاني الحياة – هي اشراق من عالم تسوده القيم الروحية . ويعبة عن ذلك احد شعرائنا العصريين بقوله « الجمال تعبير عن الحياة ولكن ليس تعبيراً عن اية حياة – شعرائنا العصريين بقوله « الجمال تعبير عن الحياة ولكن ليس تعبيراً عن اية حياة –

 <sup>(1)</sup> وقديمًا قال ابن رشيق وانما الشعر ما اطرب وهز النفوس وحرك الطباع . فهذا هو
 باب الشعر الذي وضع له وبني عليه لا ما سواه (العمدة ١ – ٢)

<sup>(</sup>٢) راجع ما نفله على ادهم من آراء طاغور في كتابه على هامش الادب والنقد ص ١٥١٠

هناك اشكال من الحياة قلقة مشوّهة تشويها عنيفاً لا تستطيع ان تحكون خليقة باكثر من قرفنا او احتقارنا او شفقتنا ، ومن النفوس ما هي مبتلاة بجياة شاذة مضطربة حياة الاثم والشهوات – التعبير عن حياة غنية متسقة وحده يوقظ حنيننا واعجابنا وحماستنا » (1) . والحياة الفنية اي التجلّي الفكري الرائع قلما تنفصل عن التعبير الرائع . وانك لتدرك ذلك بمقابلة الشعر العالي بالشعر الهاوي المبتذل . خذ مثلا قول بعضهم في فوائد السفر (عن مجاني الادب ٣ – ٢٤٢) .

وتقول كم تتغرب للمقام الاطبب كالمقام الاطبب كالمقام الاطباب المقال المق

باتت تصدّ عن النَّوى ان النَّوى ان الحياة مع القناعة فاجبتها يا هاذه ال

فهذا كما ترى كلام لا روعة فيه ولا ما. . واغا هو افكار ساذجة في تعابير ساذجة فلا تحرّك نفوسنا او توسّع دائرة اختبارنا لترفعنا عن العادي في حياتنا . ولكي تدرك مبلغ سذاجتها قابلها بقول ابي تمام في المعنى نفسه .

ففرت به الا بشمل مبدد الذ ب الا بنوم مشرد لديب اجيته فاغترب تتجدد الى الناس ان ليست عليهم بسرمد ولكنني لم احو ٍ وفراً مجمَّعاً ولم تُعطني الايَّام نوماً مُسكِّنا وطولُ مُقام المر. في الحيّ مُخلق فاني رأيت الشمس زيدت محبة

فني هذه الاسات نور يشرق عليك من ورا. الالفاظ والعبارات فيريك من عالي الجال ما ينمش نفسك ويسمو بشعورك . ولو اردت ان تحلّل هذا النور لبدا لك فيه (١) عذوبة وسيقية تهتز لها اوتار القلب (٢) شعور بالعظمة الحجاهدة

<sup>(</sup>١) صلاح لبكي في كتابه لبنان الشاعر إص ٣٢

المنتصرة على الشدائد (٣) انطلاق روحي يشعر بعد القارى. او السامع لان الشاعر قد عبد له عن عواطف مكبوتة في كيانه الداخلي يود هو التعبير عنها ولا يستطيع (١) تصوير جميل يلبس المعاني حللا من الالفاظ والخيالات تحببها الى النفس وتؤثر في الوجدان.

هذا هو التعبير الجميل عن الحياة الجميلة - الائتلاف الآخاذ بين الفكر السالي والحيال البعيد والايقاع اللفظي .

وانك لتجد ذلك في كل ابواب الشعر لا فرق بين وجداني وموضوعي ، بل وفي كل انواع النثر الغني الذي يجلو لنا مشاهد الحياة ويفسر معانيها - كقول جبران مثلًا من مقال له في «العواصف» موضوعه «نحن وانتم» يقابل فيه بين ادباب الغنّ وذوي الملاهي والترف.

« نحن ابنا. الكآبة – نحن الانبياء والشعراء والموسيقيون . نحن نحوك من خيوط قلوبنا ملابس الآلهة وغلا مجبّات صدورنا حفنات الملائكة . وانتم – انتم ابناء غفلات المسرّات ويقظات الملاهي – انتم تضعون قلوبكم بين ايدي الحلو لان اصابع الحلو ليَّنة الملامس ، وترتاحون بقرب الجهالة لان بيت الجهالة خال من مرآة ترون فيها وجوهكم . نحن نتنهد ومع تنهداتنا يتصاعد همس الزهور وحفيف الفصون وخرير السواقي . اما انتم فتضحكون وقهة ضحككم تمتزج بسحيق الجماجم وحرتقة التيود وعويل الهاوية . انتم بنيتم الاهرام من جماجم السيد والاهرام جالسة الآن على الرمال تحدث الاجيال عن خلودنا وفنائكم . ونحن هدمنا الباستيل بسواعد الاحواد ، والباستيل لفظة ترددها الامم فتبادكنا وتلعنكم » .

وكما تجد هذا الفرق في الروعة بين قطعة ادبيـة واخرى تجده بـين مصنَّف ومصنف في موضوع واحد كالروايات وسواها من كتب الادب. ومرجعه ما اشرنا اليه من تفاوت في التسامي الفكري.

#### التصبيم الفكري

مَّا يكاد يتفَّق عليه الباحثون في تاريخ الادب العربي ان النظم قديمًا كان قائماً على وحدة البيت واستقلاله . فكانت القصيدة الواحدة في الغالب تجمع بين اغراضٍ شتى كالغزل والوصف والحِكَم والمديح . وكثيراً ما تجي. هذه الاغراض مستقلًّا بعضها عن بعض حتى كأنَّ لا علاقة للواحد بالآخر . وقد لحظ نقادنا القدما. ذلك فانكروه وامتدحوا حسن التخلص ولطف الخروج من غرض الى غرض ليتم الاتساق بين اقسام الكلام (١) . على ان نقدهم على ما يظهر لم يغيّر مجرى النظم العام. فظل الشعراء في كل العهود - يتَّبعون الطريقة التقليدية التي وضعها ابن قتيبة في مقدمة كتابه «الشعر والشعراء» مع بعض تعديسل يقتضيه الزمان والمكان. والواقع ان الشعر القــديم لا يخلو من قصائد موحدة الاغراض او العواطف ولا سيا ما كان من باب الغزل او الرئاء او الزهد. ولكن هذه القصائد لا تخرج عن كونها مجموعة من ابيات مستقلة ضمن اطــاد من التأثر النفسي . وقد ظلّ النقاد حتى عهد متأخّر يرون ان يكون البيت في القصيدة قائمًا بنفسه لا يحتاج الى ما قبــله ولا الى ما بعده الا في سرد الحكايات (٢) . وتلك عنــد التحقيق طبيعة الشعر الغنائي وهو الشعر الذي عرفــه العرب قديمًا وقلَّما مارسوا سواه . وليس هــذا النوع من الشعر باقــلَّ جودة وبلاغة من سواه . ويمكن القول ان العرب اتوا منه ببدائع تذكر لهم مدى الاجيال ؟ وستظل ابدآ منهلًا من مناهل الفن والجمال . على أنَّ الشعر الغنائي بطبيعتُه لا يتطلب توجيهـــأ نحو هدف معيّن او تصميماً منسجم الخطوط مركزًا على فكرة رئيسية . فما هو الا عواطف تجيش في الصدر ثم لا تلبث ان تظهر بالكلام الموزون دون قصد ترتيب او تصميم . والما يكون النصميم في الشعر الذي يوحيه النظر الى موضوع خاص تُنبى القصيدة عليه كما تبنى الصروح الجميلة . ومن ذلك الملاحم البطوليّــة

<sup>(1)</sup> راجع كلام ابن الاثبر في الاقتضاب والتخلص – المثل السائر ص ٢٦٨

<sup>(</sup>٣) المبدّة ١ – ١٧٥ ومقدمة ابن خلدون (بيروت) ١٦٥

والتأَّمُلات الفكرية والنظرات الانسانية والعِبَر الاجتاعية ، وما الى ذلك بما يخرجه الفن قصائد او موشّحات او ملاحم او قصصاً وروايات .

والذي يلاحظ ان شعرنا الحديث قد اخذ يتَّجه هذا الاتجاه . وان النقد الحديث ينقطه على سلوك هذا السبيل لما يراه فيه من مجال اوسع للتحليق في جو الحيال والفكر . ذلك ان العصر الحاضر قد ملَّ الاغراض التقليدية السائدة في دواوين القدما، فاصبح يتطلب التطور والتجديد .

وهاك بعض الامثلة على النصميم الفكري في العصر الحديث . . .

### من باب القصص الاجتاعية

دعته وقالت يا حبيي انه دنا اجلي فالزم على القرب مضجمي متى تبتعد أُوجس حذاراً من الردى ولكنني اسلو الردى ان تكن معي

فكان يلازمها والحزن يقطع فؤاده . واخذت تذكّره بيوم لقائها الاول وعا ارتبطا به من عهود الحب الابدي . ثم قالت ها انا اترك الدنيا ، ولكنني لا اشا، ان تبقى بعدي مقيّداً بعهد عقدناه ، فعش سالماً بعدي واغنم شبابك واملاً حياتك بانوار السعادة والرجاء . وبعد قليل اسلمت الروح بين يديه . اما هو فابى الا ان يحافظ على عهد حبه لها فظل وفياً مقدّساً لذكراها ولم يطل عليه الاس حتى قضى وجداً علها .

هي قصة الوفا. للحب حتى الموت – ووفا. الحب قديم ترى امثلة منه كثيرة في اخباد العذريين من المحبين. ولكن لا ترى من الشعرا. القدما. من يجمل

الوف. موضوعاً لقصيدة يشيد بنا. ها ويخرجها فكرة وعبرة للنساس. وباب الاجتاعيات واسع جدًّا في ادبنا الحديث وقد طرقه اكثر الشعرا...

# ومن باب التأملات النكوية

قصيدة لايليا ابو ماضي موضوعها «العنقاء» ويرمز بهدا الشاعر الى السعادة وانه من العبث ان يطلبها الانسان خارج نفسه – فيحدّثنا عن شدة ولع الناس بها ، وكيف اخذ هو يفتش عنها في كل مكان ويسأل عنها جميع ما في الكون – يسأل النجوم فاذا هي حيرى مشله – يسأل البحر فتتضاحك امواجه من صوته المقطّع – بدخل القصور ويجوب القفار .

فاذا الذي في القصر مثلي حاثر واذا الذي في القفر مثلي لا يعي

ويقول له بعضهم لا سبيل للحصول عليها الا بالتزهد فيتزهد ويطلق ما تعود من مسرّات الدنيا وملاذها . ولكنه لا يلبث ان يعود من زهده خائباً وهو يقول : —

مَا كَانَ اجْهَلُ نُصَّحِي وَاضَّلَني لَمَّا اطْعَنْهُمُ وَلَمُ اتَّمَنَّعُ

وينشدها في الاحلام والرۋى ويغوص لاجلها في بجر الكرى او يهيم في اودية الحيال . ولكن : --

يا حَبَدا شطط الحيال واغما تمحى مشاهده كان لم تطبع ثم انتبهت فلم اجد في مخدعي الاضلالي والفراش ومخدعي

وما زال يفتش ويسأل حتى مرَّ ربيع الحياة وجا. الخريف فالشتاء . وكانت النتيجة ان \_ واضلني عنها ذكا، الألمي فوقي فغيّني وغيّب موضعي وهي التي من قبل لم تتقطّع فلمحتها ولمستها في ادمعي ان التي ضيّمتها كانت معي

صفرت يدي منها وبي طيش الصبا حتى اذا نشر القنسوط ضباب و وتقطعت امراس آمالي بها عصر الاسى روحي فسالت ادماً وعلمت حين العلم لا يجدي الفتى

### ومن هذا الباب التأملي

قصيدة «سأم» لصلاح لبكي وهي تدور على طموح النفس البشرية الى المعرفة وتوقها الى ما هو جديد. وبطل القصيدة آدم ابو البشر – يتخيله الشاعر يوم خلقه الله ومنحه جنة الفردوس فنعم بها زمناً ولكنه لم يلبث ان سنمها وما فيها – سنم وحدته رغم اطاببها وجمال مشاهدها. يقول آدم مع شعوره بانه اقدر ما في الوجود: –

وبي سأم من قواي فهـ لَا مُريد ألله ينازعني اغلب للمني احس جديداً واباو جديداً من العيش لا ادقب انها اليوم صنو الكآبات باتت وبت وصدي بها مخصب

ويقول لله : -

جعلتَ فتاكَ شبيهكَ مُسناً فادهق الشَّبَ المُعجب لك المحدكيف خلاصي مني وممَّا احس وما احسب

ويرى الخالق ان يخلق له رفيقاً يؤنسه فكانت حوا. وعاش آدم وحوا . حيناً في رغد وصفاء . ولكن هل قنع الانسان بذلك ? ها هو يتطلب شيئاً جديداً - يتطلب ان يساوي خالقه في المعرفة - والدافع الى ذلك حواء . والظاهر ان آدم أصبح يميل الى القناعة بعد ان وجد رفيقة حياته ، وان يقضي وقته بشكر الله والصلاة له ، ولكن حوا. تقول له باغرا. : -

واطلب العلم واعتمده تساو الله شأناً ورفعة واحتراسا للكن نحن من تصلي لنا الدنيا وتنهاد دوننا إعظاما تم بنا نبتدع وجوداً جديداً ونسويه روعة ونظاما

م بنا نبتدع فما العيش ان لم يكن فيه ابداع الاً تعب وابرام . ولكن هذا الطمع بالابداع اخرجها من الجنَّة فاذا هما : \_

في البعيد البعيد خلف مدى الأبصار طيفانِ يسحبانِ الهوانا الطريدان في عراك مع الكون عنيـد عز ق الابدانــا

وهكذا اصبح الانسان: -

مقلة ترتعي التراب وأخرى في السُّهى وهو سادر عيرانا ابدأ يطلب انفكاكاً من الارض ويمسي مكبَّلا حسرانا والدرى مُمسك به أبد العبر الى ان يضبَّه جثانا

وكأنَّ المسكين آدم يندم على ما فعله ويقول لحواء توبي واستغفري الرحمن . وتعالى اليَّ ننعم بالخدير ونحيا الجمال نحيا هوانسا واتركي كل مطمع انَّ دون العالم موتاً دايته ظمآنسا

ولكن حواء تجيبه : -

عدت تهذي

عاطني العلم – عاطني الموت واقنع ، وخذ الجمل والتُّقى والِجنانا واذا في البعيد عند قيام الدهر طيفان يسحبان الهوانسا

## ومن باب التأمّل الفكري

تلك الرحلات الخيالية التي يقوم بها بعض شعرائنا اخراجا لفكرة تطغى عليهم . ومن امثلتها – على بساط الريح لفوذي معلوف ، وعبقر لاخيه شفيق ، وثورة في الجحيم للزهاوي ، وعلى شاطي الاعراف لمحمد الهمشري ، وترجمة شيطان لعباس العقاد وسواها (۱) .

#### ومن باب الملاحم البطولية

ما نراه من التفات الادب الحديث «شعراً ونثراً » الى التاريخ وتصوير بعض الشخصيات العظيمة التي تركت اثرها العميق فيه . كما فعل بولس سلامة في «عيد الغدير » مشيداً بِذكر آل البيت ولا سيا الإمامين على والحسين ، وكما فعل حافظ ابراهيم في «عمريته » ، وعبد الحليم المصري في «بكريّته » ، وعبر ابو ريشة في «خالدبته » وغيرهم في غير ذلك (۱) .

وتختلف الملاحم البطولية اختلافاً بيّناً عن المدائح التقليدية التي تعج بها دواوين الشمرا، منذ ايام الجاهلية حتى اوائه القرن الشرين، فالاولى (اي الملاحم » هي تسجيل فني لبطولة شخص تاريخي او امة عريقة المجد - يُمليها على الناظم ايمان شديد بتلك البطولة وشغف عميق بتصويرها ونصبها امام العالمين، وهكذا تصبح البطولة الشخصية او القومية موضوعاً عاماً يوحد اجزاء الملحمة ويوجهها نحو هدف خاص، وشتّان ما بينها وبين تصيدة المدح التي انما يراد بها تبجيل الممدوح او التراف اليه ، فتأتي دون هدف فكري موحد، ولنوضح ذلك من الشعر الحديث بمقابلة بين قصيدتين لشاعرين كاحداهما من المدائح التقليدية والاخرى من الملاحم البطولية.

<sup>(</sup>١) راجع الاتجاهات الادبية في العالم العربي الحديث للمؤلف ج ٢ – ١٧٧

<sup>(</sup>٢) الممدر نفسه ص ١٧٦

فمن النوع الاول قصيدة عبد المحسن الكاظمي في مدح الشيخ محمد عبده ومطلعها : –

ابدأ تروح رهينة او تغتدي في طارف من مجدها او متلد

وهي تقع في ١٣٢ بيتاً ، وتبدأ بمقدمة غزلية في نحو اربعين بيتاً – ويتحول الشاعر بعدها في اكثر من ثلاثين بيتاً الى وصف نفسه ازا. الزمان . ثم يتوكا على سبعة ابيات كخاطب بها احدهم جاعلًا اياها سبيلًا للتخلص الى الغرض الرئيسي الذي هو وصف الممدوح .

والكاظمي شاعر مطبوع تطيعه الالفاظ والقواني فتتدفّق من قلمه تدفّقاً . ولكن قصيدته هذه اذا قيست بمقياس النقد الحديث حكم عليها بنقصان الوحدة وعدم التصميم الفكري . وليس ذلك تنقصاً من شاعريته فهي ممتازة ؟ او من ابياته فهي على وفرتها متينة عامرة . واغا القصيدة بجملتها تقليدية الاسلوب لا تثير في نفس القارى. فكرة خاصة غير انها مجموعة من ابيات متتابعة تكرر فيها معاني المدح والتبجيل . قابلها بقصيدة حافظ في عمر بن الخطاب يتضح له هذا الفرق بين الاسلوبين . ففي العمرية على طولها دابطة تلمها في اول بيت كما تلهمها في الر بيت كما تلهمها في المتريخ – اثر الشخصية التي عرفت معني الانسانيّة وجلته لنا في حياتها الحاصة والعامة ؟ فانطقت الشاعر في مطلع القصيدة بقوله :

حسبُ القوافي وحسبي حين ألقيها اتني الى ساحة الفاروق اهديها كما انطقته في ختامها بعد ان انتهى من تصوير بطله :

هذي مناقبه في عهد دولت للشاهدين وللاجيال احكيها لعلى المناقب في المن الاسلام نابت تجاو لحاضرها مرآة ماضها حتى ترى بعض ما شادت اوائلها من الصروح وما عاناه بانيها

### الايقاع الشعري . .

للشعر العربي ستة عشر بحراً رتبها او وضعها الحليل ابن احمد في القرن الثاني للهجرة . ولسنا نعرف بالضبط كيف نشأت هذه الابجر والى اي عهد يرجع تاريخها . ولكننا نستطيع القول ان الشعر العربي عرف معظم اوزانها قبل عهد الحليل بل قبل الاسلام . وكان النظم يجري على طريقة واحدة هي طريقة القصيدة المستقلة الابيات المتاثلة الووي ، وظل كذلك حتى عهد التوشيح والزجل في المستقلة الابيات المتاثلة والموض والإعراب ، والقصيدة والموشعة تتفقان في المحافظة على قواعد العروض والإعراب ، وتختلفان في ان الشانية مؤلفة من ادوار (بدل الابيات) وانها لا تتقيد تقيد القصيدة ببحر واحد وروي واحد . واما الزجل فهو نوع من التوشيح باللغة العامية .

ومنذ ان ظهر التوشيح الانداسي استحسنه الناس في جميع الاقطار ولم يلبث ان شاع في الشرق والغرب . على ان له لم يستطع ان يجتل محل القصيدة ، بسل بالمكس اخذ مع الزمن يتزاجع امامها حتى تضاءل امره فظلَت هي محافظة على سيادتها كاوسع طريق للنظم .

ولما اشتد احتكاكنا مؤخراً بالآداب الغربية عاد التوشيح الى نشاطه الذي عرف به في العهود الاندلسية ، حتى اصبح عند الكثيرين منافساً قويًا للقصيدة . ولعل التوشيح الجديد الشائع في هذا العهد اوسع مدى واكثر حرية من التوشيح القديم . فقدياً كانت الموشحات محدودة الاغراض قلما تستعمل لغير المديح او الغزل والوصف . وكانت الموشحة عادة تقيد بلازمة تنتهي بها الادواد . اما اليوم فهي تستعمل في شتى الاغراض دون التقيد بلازمة او قراد . وكشيراً ما ذى الوساحين يفتئون في نظمهم بين تقطيع وتغريع وتسميط وتشجير . بدل قد يسترسلون في ذلك الى درجة يصعب معها التمييز بين الشعر المنظوم والشعر المنثود . والذي يراجع ما لشعرائنا في هذا الباب يستطيع ان يرى فيه اثر الادب الغربي .

والسؤال الذي امامنا : ما هو موقف النقد من طريقة النظم ? والجواب عن ذلك ان العنصر الموسيقي هو من اهم اركان الشعر فقد اجمع نقّاد العصور

المختلفة على عدّ عنصراً حيوياً ، وشجبوا كل ما يضعفه او يخل باحكامه ، ولذا لم تنجيح محاولة بعضهم في وضع المجر جديدة لضعف العنصر الموسيقي فيها (۱) . وينهب جيل الزهاوي في مقال له ، موضوعه «تولّد الغنا، والشعر» الى ان لكل شاعر اليوم ان ينظم على اوزان يخترعها غير مقيدة باوزان الخليل بشرط ان تكون خفيفة على السمع (۱) . وكذلك لم ينجح من رام نظم قصائد مطلقة القوافي . اما الدعاة الى الشعر المنثور فقد احزوا بعض النجاح كامين الريجاني ومدرسته (۱) حتى ظهر منه بعض دواوين . منها نسات وزوابع » لمندير الحسامي ومدرسته (۱) حتى ظهر منه بعض دواوين . منها نسات وزوابع » لمندير الحسامي لتوفيق مفرج ، وسواها . واغا كان نجاحها لتوخيها موسيقى الكلام ، على انها لا توفيق مفرج ، وسواها . واغا كان نجاحها لتوخيها موسيقى الكلام ، على انها لا توفيق مفرج ، وسواها . واغا كان نجاحها لتوخيها موسيقى الكلام ، على انها لا تولي عن ان تنافس النظم الصحيح ،

وفي عصرف نزعة ظاهرة الى تعظيم الموسيقى في الشعر ولقد تطرّف البعض فصروا العنصر الشعري بموسيقى الابيات حتى انهم لا يحسبون للافكار او للمواطف حساباً (ئ). ومنهم بعض الرمزيين الذين يرون في الايقاع الصوتي الحاصل من تلاؤ م الحروف والالفاظ نشوة هي عند التحقيق عاية ما يرام من الشعر. ولعلهم دفعوا الى ذلك لما رأوه من خمود الموسيقى في كثير من النظم الحديث الذي بدوره تطرف اذ جعل العنصر الفكري اساسه الاعظم وغايته المثلى.

والذي لا شك فيم ان النقد الحديث يشجب الجمود او الحمود العاطفي في الشعر ، فهو يدعو الى الايقاع الموسيقي . ولعل في التوشيح العصري مجالاً اوسع لذلك . ففي هذا العصر ميل ظاهر اليه ذلك لان الذوق العام لم يعد يجفل

 <sup>(</sup>۱) من ذلك محاولة مطران نظم قطعة على وزن فاعلاتن اربع مرات ( مجلة الزهور مج ۱ ج ٧) . وبشر فارس قطعة على وزن فاعلاتن مفاعاتن وساه المنطلق ( الرسالة ٨ – ٨٩) .

<sup>(</sup>٣) راجع المغال في آخر ديموان زينب لابو شادي .

 <sup>(</sup>٣) راجع الاتجاهات الادبية ٢ ص ١٩٨ – ٢٠٠٠

<sup>(</sup>١٤) لبنان الشاعر لعملاح لبكي ٣٩

بالجري على وتبرة واحدة كما هي الحال في نظم القصائد التقليدية اذ هو يفضل التنوع المؤتلف لانسه يعبر باكثر سهولة عن الاختبارات العاطفية والحركات الفكرية . على ان هذا الايقاع لا ينحصر في الجانب اللفظي من النظم – فكم من منظومات جيدة السبك ولكنها لا تحرك النفس ولا تحدث بها تلك النشوة العاطفية العالمية ذلك لان الموسيقى الشعرية الحقيقية الما هي موسيقى الافكار والعواطف تلك النشوة المعنوية التي اذا وجدت في النفس أحدثت موسيقى الالفاظ ونفثت في الكلام روحاً حية محيية .

والموسيقى الشعرية اساسان اولها ما تشعر به نفس الشاعر من اهتزازات تنفعل من مؤثر ما . وثانيها انها تتطلب التعبير عن ذلك الانفعال بالكلام . وكلما كان الكلام لفظاً وتركيباً ملائماً لحالة النفس من شدة ولين وسرعة وبط. وعلو وانخفاض ، كانت موسيقاه اروع واشد تأثيراً . وقد تنبّه الى ذلك النقاد قديماً ، فقالوا مثلاً بمناسبة الرقيق من الالفاظ للمعاني الرقيقة كالحب والحزن والعتباب ووصف الرياض ومجالس الانس ، ومناسبة الحزل او الفخم للمعاني التي تقتضي الفخامة والحلال كوصف المعارك وقوارع التهديد وخوض الاهوال ومخاطبة الرؤسا، والاقيال . ولذلك عاب نقادنا الحديثون ترجمة حافظ ابراهيم لرواية البؤساء اذ استعمل لها من اساليب الكلام ما لا يناسب موضوعها وروحها . وما يصدق على الالخو . والشاعر المطبوع تهديه حاسته الفنيّة الى البحر الذي يصلح التعبير عما في الانجر . والشاعر المطبوع تهديه حاسته الفنيّة الى البحر الذي يصلح التعبير عما في نفسه فيجيء كلامه عذباً يجس قارئه بمتعة الموسيقي فيه .

جاء في كتاب « فنون الادب » ما نصُّه (۱) « ولا شك ان صوت اللفظ جز . من معناه لو اردت المعنى كاملًا . « فلفظة "جيلة الوقع في المسامع تخلع على مسمًّاها

<sup>(</sup>۱) هذا الكتاب في الاصل للكاتب الانكليزي H. B. Charlton عرَّبه زكي نجيب محمود وطبَّق كثبرًا من مبادئه على امثلة عربية (راجع منه ص ٥٩ – ٦٠) .

لوناً من الجمال لمجرّد حسن وقعها وجمال رنينها . ولا نظن ان احداً يقرأ هذين البيتين دون ان يلمس اثر رنين الالفاظ في تكوين المعنى . .

اذا ما غضبنا غضبة مُضَريّبة هتكنا حجاب الشمس او قطرت دما فامطرت لؤلؤاً من نرجس وسقت ورداً وعضت على العناب بالبدد

« اذن فمن ادوات الشاعر في التعبير ان يستخدم جرس اللفظ فيحاول ان يحاكي صوت الفعل الذي يصوره في صوت الالفاظ التي ينظمها . فقد يكثر مشالًا من حروف الضاد والطا. ليدل على الطعن والضرب ٬ وقد بكثر من حروف السين والصاد ليدل على صليل السيوف؟ او من حرف الراء ليدل على الخرير وهكذا . ثم هو يجاول ان يحاكي صوت الفعل الذي يصور. بنوع البحر الذي يختاره . فبحرُّ يصلح للحركة السريعة لسرعة تفعيلاته ، وآخر للحركة البطيئة لكثرة حوف المد في تفعيلاته . . . ولا ينشأ الاثر من كل لفظة على حدة بوجود تنـــاسب بين صوتها ومعناها بل من تتابع الاصوات في سلسلة من الالفاظ وذاك ما نسبيه بالوزن . والوزن اعظم ما عيز النظم عن الناثر » . وكلامه على العموم صحيح ، الا ان الشاعر اذا كان مطبوعاً لا يجاول ان يأتي بالالفاظ او الابجر المناسبة المعاني بل هو عادة يساق اليها مجكم طبيعته. وهذا مَّا يَبِّره عن سواه من الذين يتعاطون النظم . ولا شك ان الانسجام بين الاختبارات النفسية والقوالب اللفظية من أهم ما يتطلّب في الشعر بـل وفي النثر ايضاً . وحرصاً عليه كان النقـاد منذ القدم يشددون على مراعاة الاصول العروضية ومواقع القوافي وائتلاف الالفاظ والمعاني ك منددين بما يوجب القلق في العبارة – كالمعاظلة وعدم التآخي بين الالفاظ واستعال الضرورات وهلهلة التركيب بالحشو والابتذال واضطراب العلاقسة بين القيود والمقيَّدات، وما الى ذلك مما اهتم له علما. المعاني والبيان. وكلُّ ذلك عند التحقيق داجع الى المحافظة على موسيقي الكلام . على ان الموسيقي اللفظية ليست الا صدى لانفعال داخلي في النفس – لاختبار صادق يهزُّ اوتارها فتترَّنُم بما يولد ﴿ فِي نفس السامع او القـــادى. نفس ذلك الاختبار ، وهــكذا يشاركهــا في التمتُّع

بالموسيقي العاطفية المنبعثة من اوتارها اللفظية .

ولايضاح ذلك نعرض بعض الامثلة المقابلة بين الجيّد وغير الجيّد . فمن باب الغزل قول الاصفهاني (۱) . .

انت يا ذا الخال في الوجنة بما بي خالي لا تبالي بي ولا تخطرني منك ببال لا ولا تفكر في حالي وقد تعرف حالي انا في الناس إمامي وفي حبك غالي قابل هذا الكلام بقول إبن الدُّمينة (۱) ..

وقد زعموا ان الحبّ اذا دنا على وان النأي يشفي من الوجد بكلّ تداوينا فلم يُشف ما بنا على ان قرب الدار خير من البعد على ان قرب الدار ليس بنافع اذا كان من تهواه ليس بذي ود

فتشعر حالاً بفرق بينها - ذلك لان الاول ليس فيه شيء من حرارة العاطفة والانفعال النفسي او تلك الموسيقى الروحية التي تجدها في الثاني ، فجا. فاتراً غير قادر ان يحرّك اوتار نفوسنا . اما الثاني فقد حركها وحملنا معه الى جو من الحب الصادق الذي برغم المه يلذ النفوس ويطربها .

وفي شكوى الزمان . خذ قول نقولا الترك من روّاد القرن الماضي يصف عاماً توالت نحوسه (ديوانه ٢٤٧)..

شاخ الزمان وصار كهلًا عاجزاً هرماً وقد عدم القوى ثمّ البصر وعمي فصادف عامنا هذا لـ نه سنداً وعكازاً متيناً يعتسبر

<sup>(</sup>١) ﴿ رَاحِعَ كُتَابِ ﴿ صَاحِبِ الْآغَانِي ﴾ [بو النوج لمحمد أحمد خلف ألله ص ١٩٨ ﴿ [

وتأمل هذا النظم الضعيف والتصنع المبتذل ثمَّ قابله بقول المتنبي . . اظمتني الدنيا فلما جئتها مستسقياً مطرت علي مصائبا او قوله . .

رماني الدهر بالارزاء حتى فزادي في غشاء من نبال فصرت اذا اصابتني سهام تكسرت النصال على النصال

وفي الحياة القومية خذ وصف الزهاوي لهبوط العرب بعد رقيهم

بعد ما ارتقى الادبُ قد ترقت العرب انه لنهضتها وحده هو السبب ثم بعد ان نهضوا برهة قد انقلهوا

وانظر كيف تتجلى لك ركاكة هذا النظم وابتذاله اذ تقابله بقول الزهاوي نفسه من قصيدة اخى

قد سافر الجهل الا عن مناذلنا وأثمر العلم الا في بوادينا ما جاءنا الشر الا من تفاضينا لا بد من فك ما قد شد من عقد كف الاساد بايدينا بايدينا بايدينا

ومثل ذلك بقال اذا قرأت قصيدة الرصافي «العـادات قاهرات» والتي يقول

فيه

عادات كل امرى. تأبى عليه بأن تكون حاجاته الا كثيرات لو لم تكن هذه العادات قاهرة لما اسيغت مجال بنت حانات ولا رأيت سكارات يدخنها قوم بوقت انفراد واجتماعات

فهي على ما ترى من سوء النظم اذا قابلتها بقول الشاعر نفسه في قصيدته «تجاه الريحاني» التي مطلعها –

ان العراق بعرضه وبطوله وبرافدَيه وباسقات نخيسله او قصيدته في سقوط عبد الحميد « وقفة عند يلدز » ومطلعها – لمن القصر لا يجيب سؤالي آهلات وبوعسه ام خوالي

اتضح لك ما يريده النقاد بقولهم : ليست روعة الموسيقى اللفظية الا صدى لروعة الاختبار النفسي اي لموسيقى المعاني والعواطف .

وكما في الشعر كذلك في النثر تتفاوت موسيقى الكلام بالنسبة الى حرارة العاطفة وسمو المعاني. وهذه الموسيقى الداخلية التي بلغت اوجها في النثر القرآني هي التي حملت النقاد قديماً على القول بالاعجاز ، وكانوا كلما حاولوا شرح خصائصه اما على اساس القواعد البلاغية ، او بالموازنة بينه وبين اقوال البلغا. يعودون الى القول انه شي. اغا يدرك بالذوق المثقف الذي ارهفته مطالعة الروائع الشعرية والنثرية وفهم دقائقها الحفية.

ولهذه الموسيقى شأن بَيْنُ في الحكم على اساليب الكتّاب والموازنة بينها . على انه يجب ان تُفهم على وجهها الصحيح لئلا تلتبس بالصناعة الكتابية التي شاعت منذ القون الرابع الهجري حتى عهد متأخ ، وكانت تقوم على السجع والطباق والجناس وفنون الحجاز وسواها من انواع البيان والبديع . فهذه كانت تقصد الى القوالب اللفظية والتفنن في الصناعة البيانية . واما الموسيقى الحقيقيّة في الكلام فهي في الدرجة الاولى انسجام فكري واتزان معنوي ، وقد يكونان في النثر المرسل الحركم عنه في سواه .

وهنا نقف قليلًا لننظر في المشكلة الاخيرة وهي موقف النقد الحديث من المحسنات البيانية .

# النقد والحسنات البيانية أ. .

لم يهتم الادب العربي بالوجهة الصناعية من الكلام الفني الاً منذ مطلع القرن الرابع الهُجْرِي او قبل ذلك بقليل . ومنذ ذلك العهد اخذَت موجة الصناعة تغشى الشعر والنثر، وما زالت حتى اشتد طغيانها في القرنين الخامس والسادس وما تلاهما. ولما سقطت الحلافة العباسية في بغداد كانت الحياة العربية سياسيًّا قد تُضي عليها . ومع ان ادبها ظلَّ حيًّا الا انه كان آخذاً بالتدهور . وظل كذلك حتى اوائـــل القرُّن التاسع عشر . وفي اوائل هذا القرن كان طابعه العام كما رأينا قبلًا التقليد والابتذال – وهكذا نراه قبل النهضة الحديثة يجمع بين التصنُّع البديعيّ الذي ورثه عن اهل الصناعة السابقين ، والركاكة التي اصيب بها مع توالي السنين . واستطاعت النهضة منذ منتصف القرن الماضي ان ترفع الانشاء العربي عن درك الابتذال والركاكة . ولكنها تركته حتى فجر القرن العشرين مقيداً بقيود التقليد الصناعي . وعقب ذلك حركة التحرر من قيود التقليد فمال الانشاء الى البساطـة واصبح النبثر المرسل عماد الكتاب واتسعت آفاق المعرفة لديهم فتطورت موضوعاتهم وتنوعت اساليبهم وانفسح مجال الفكر والخيال امامهم . وما حدث في النثر حدث في الشعر ايضاً . واذ كانت المحتنات البيانية من خصائص العبارة التقليدية سرى في نفوس المتأدّبين اعتقاد بان هذه المحسّنات بليَّة على اللغة والادب وهكذا اصبحت البساطة في التعبير مقياس النقد - وهو مقياس صحيح ما في ذلك شك . ولكن هل البساطة العاطلة من كل تحسين مرغوب فيها ? وهل هي ممكنة على الاطلاق ? . واذا لم تكن ممكنة فالى اي حد يجوزها النقــد الحديث ? . والجواب عن ذلك ان اللغـة ولا سيأ اللغـة الشعرية لا تستغنى عن التصوير البياني . كانت كذلك في عهد البداوة الجاهلية واستمرّت في كلّ عهد حتى وقتنا الحاضر . وليس التصوير البياني من خصائص اللغة العربية بـــل هو عام تشترك فيه جميع اللغات ؟ لانهُ قائم على اسس عقلية راهنة . واذا كان العلم لا يتطلب في اللفظة او العبارة غير معناها المحدود فان الادب يتطلب شيئاً وواء

ذلك. ان اللفظة او العبارة الادبية تحوي فضلًا عن معناها اللغوي معافي الحرى هي ما نامحه فيها من الوان المشاعر والعواطف وما تجاوه لنا من شتى الصور او ما تومى. اليه من بعيد المغازي والمرامي. وللوصول الى هذه المعاني لا غنى للاديب عن استعال النصوير البياني من تشبيه وتمثيل واستعارة وكناية ومجاز مرسل وغير ذلك. ففي هذا التصوير من تقوية المعاني وتمكينها وجلاء محاسنها وانطلاق الفكر في غاياتها ما لا تجده في العبارة الخالية منه. وذلك ما يعنونه بقولهم معاني المعاني. والى هذه الخاصة البلاغية يقصد الجرجاني اذ يجمل احدى مزايا النمط المعالي من الكلام الايما. الى المعاني البعيدة. خذ مشكل قول ابي العتاهية في المهدي..

اتته الحلافة منقادة اليه تجرّد اذيالها ولو رامها احد غيره لزُ لزلت الارض زلزالها

وتأمّل في انقياد الحلافة كانها عروس تزفّ اليه ، وانظر ما وراء داك من بهجة الناس بهذا الزفاف الميمون وما كانوا يشعرون به من محبّة لاميرهم . وانك لتشعر في قوله لزلزلت الارض زلزالها من غيرتهم عليه وطاعتهم له واعترافهم بسيادته ما لا يستطيع الكلام المجرد تصويره . فلا عجب ان يقول بشار عند سماعه هذه القصيدة . . انظروا الى امير المؤمنين هل طار عن اعواده .

وخذ قول شوقي مخاطباً توتنخ آمون وقد تخيله داخلًا عصبة الامم بعد الحرب العالمية الاولى وكانت موصدة في وجه مصر . .

أَتَعَـلُمُ انهم صلفوا وتاهـوا وسدّوا الباب عنا موصدينا ولو كنا نجرّ هناك سيفـاً وجدنا عندهم عطفـاً ولينا

فغي هذين البيتين من الاشارات الى العلاقة مصر السياسية إيومئذ به يطانيا و بجليفاتها . ثم بموقف الدول الضعيفة ازاء الدول القوية ما يمكن شرحه في مقال

طويل ولو تأمّلت قوله نجر هناك سيفًا لرأيت في هذه الكنايــة من القوة ما لا يوجد في قولنا بدلها « ولو كنا اقويا. » او لو كان لدينا سلاح.

وقابل قول بشارة الحوري في مرثاته لفيصل اذ يعجر عن حزن لبنان في الحفلة التأبينية التي اقيمت له في بغداد . . .

وسفحنا في دجلة علب لبنان واجفانه الدوامي الهوائم بقولنا دون الاستعانة بالحجاز: وبكى لبنان حزناً عليه وشعوراً مع العراق.

ولو اددنا المضي في التمثيل على ما للتصوير البياني من مقام في الادب لنقلنا جميع ما كتبه البيانيون والنقاد في ذلك وهو شي. كثير جداً. على انه لا بد من القول ان هناك فرقاً بين التصوير الرائع الذي يندفع اليه الشاعر او الكاتب اندفاعاً طبيعياً وبين التصنع البياني الذي طبع به عصر الانخطاط والتقليد. فالتصنع شي. والتصوير المعنوي الرائع شي. آخر. وكما ان النقد اليوم يجبذ البساطة المحكمة فانه يجبذ ايضاً التصوير الرائع القائم على بعد الخيال وسمو المعنى .

وما يصدق على التصوير البياني يصدق على البديع اللفظي كالجناس ورد العجز على الصدر وتكرير اللفظ والموازنة وما الى ذلك من ضروب المحتنات اللفظية فهي اذا جاءت طبيعية ووقعت في محلّها اللائق حسّنت الكلام والبسته روعة . وقد اصاب ابرهيم انيس اذ قدال في البديع اللفظي - «فهو ليس في الحقيقة الا تفنياً في طرق ترديد الاصوات في الكلام حتى يحكون له نفم وموسيقي وحتى يسترهي الآذان بالفاظه كما يسترعي القاوب والمقول بمانيه . وبها اختلفت اصنافه وتعددت طرقه نجمها امر واحد وهو العناية بجسن الجرس ووقع الالفداظ في الاسماع . ومجيء هذا النوع في الشعر يزيد من موسيقاه وذلك لان الالفداظ في الاسماع . ومجيء هذا النوع في الشعر يزيد من موسيقاه وذلك لان الاصوات التي تتكرر في حشو البيت مضافة الى مما يتكرر في القافية تجعل البيت

اشب بناصلة موسيقية متعددة النغم مختلفة الألوان يستمتع بها من له دراية بهذا الفن (١) .

<sup>(</sup>۱) راجع كتابه موسيقى الشور ۱۹۵۲ ص ۱۳ . والكتاب جميعه حري بمراجعة الباحث في هذا الموضوع .

الوجهة اللفويہ من النقد الادبي

#### اللغة العربية بين المحافظين والمجدّدين

لم يعرف علم العربيَّة على حقيقته الا بعد ان عمرت حلقات الادب في البصرة والكوفة. ففي تلك الحلقات وضعت اسس البحث النُّنوي وتوطّدت دعائمه. وكانت سوق المِربد في صدر الاسلام نادياً أدبيًا يتبارى فيه شعرا. ذلك الزمان وعلماؤه ، وقد ظل رواة اللغة والادب حتى الى ما بعد عمران بغداد يقصدونها ليأخذوا عن الأعراب كثيراً من الاخبار والاوضاع. ولو راجعنا ما كان من اختلافات في اللغة بين البصريين والكوفيين ، وما تشاغل به النُّحاة واللغويون عصوراً بعدهم لتجلّى لنا ما كان لذينك المِصرين من عظيم الشأن في علوم اللغة ورواية آدابها .

وكان لامراء صدر الاسلام يدُّ في تنشيط هذه الحركة العلمية ، حتى كانت مجالسهم احياناً اشبه بنواد ادبيَّة يجتمع فيها اهل العلم والادب فيتناشدون الشعر ويتبادلون الاخبار ٬ ويبحثون في شؤون اللغة . وقد يتحوَّل المجلس الاميريُّ احباناً الى مناظرات طريفة - كما حدث مرّة في مجلس عبد الملك بن مروان وقد سأل الحضور : الكُم يأتيني بجروف المعجم في بدنه ، وله عليَّ ما يتمناه . فقام واحد من الحضور اسمه سويد بن غفلة وقال أنا لهـا يا أمير المؤمّنين . واخذ يسرد اسما. اعضاء الجسم مبتدئًا بأنف فبطن – وهكذا الى آخر الحروف الانجديّة. ولما انتهى منها تحمَّس شخصٌ آخر فقام وقال : انا اقولها في جسد الانسان مرتين . فضعك عبد الملك وقال للاول اما سمعت ما قال ? قال نعم ، وانا اعدَّها ثلاثًا . ثم شرع يسرد ثلاثاً لكل حرف . وهناك اخبار كثيرة تشير الى اهتام العرب الاقدمين بلغتهم . على ان صدر الاسلام لم يكن واسع المجال العلمي . فلما جاء العصر العباسي وتوافرت اسباب الحضارة خطا العلم اللغوي خطوةً واسعة الى الامام . وذلك بظهور مصنفات او مجموعات مهَّدت السَّبيل للتقدُّم في هذا المضار ؟ كمَنَّفات الاصمعي في اسماء الوحوش والإبل والخيــل والانسان والكزم وسواها . ومثل ذلك كتاب المطر وكتساب النوادر لابي زيد الأنصاري ، وغريب المصنَّف للقاسم بن سلّام ، وتهذيب الالفاظ لابن السكّيت ، وما الى ذلك من مصنفات هي عارة عن مجموعات من التعاريف اللّغوية ، ولكن على غير نظام او ترتيب . ومنذ اواسط القرن الثالث خطا علم اللغة خطوات واسعة كان اوّلها الشّروع بتنظيم المعاجم العربية . وقد تمّ ذلك على ايد مختلفة وفي عصور متتابعة . ورافقته حركة اصلاحيّة تهدف الى التدقيق في صحة الكلام وتمييز خطأه من صوابه ، كا نوى في كتاب ادب الكاتب لابن تُتَية ، وما ظهر بعده من هذا الباب . وبذلك اتّخذ علم اللغة مع الزمان ثلاثة اتجاهات رئيسيَّة - هي (١) ضبط المفردات في المعاجم وكتب اللغة (٢) اصلاح الاخطاء اللغوية الشائعة (٣) النظر في اصول الالفاظ ومعانيها . فلنلق نظرة على كلّ من هذه الانجاهات -

# المعاجم.

مرّت المعاجم اللغوية منذ نشأتها حتى الوقت الحاضر في ثلاثة اطوار اقدمها

#### الطور الصُّوتي

من المعاجم ، كالجمهرة لابن دريد (٣٢١) والبارع للقالي (٣٥٦). والتهذيب للازهري (٣٠٦) والمحكم لابن سيده (٨٥١) والموعب للتَّياني (٣٣١). وجميعها تتفق في مخارج الحروف وقلب الانفاظ. وترتيبها في الكتاب على النظام التالي – الثنائي المضاعف – الثلاثي الصحيح – الثلاثي المعتل – الرباعي المجرّد – الخاسي المجرّد.

#### الطور الابجدي الاول

باعتبار الحرف الاخير من الكلمة مع التقيّد بالاول. وزعيم هـذا الطور الجوهري صاحب الصحاح (٣٩٨). ومثله المجمل لابن فارس (٣٩٠). والعباب للصّفاني (٢٥٠). ولسان العرب لابن منظور (٢٧١). والقاموس المحيط للفيروز ابادي (٨١٧). وقد اشتهر هذا الاخير حتى صار اسمه «القاموس» يطلق على كل معجم. وهناك كتب اخرى في اللغة كأمالي ابن برّي ، ونهاية ابن الاثير ، ولكنها لم تنتشر انتشار المعاجم المذكورة آنفاً.

#### الطور الابجدي الثاني

باعتبار الحرف الاول من الكلمة وما يليه دون التقيد بالحرف الاخير وهذه طريقة المعاجم الحديثة . الآ انها في الحقيقة ترجع الى عهد الزَّ مخشري ( ٥٣٨ ) . في معجمه اساس البلاغة ، والفيومي ( ٧٧٠ ) في المصباح المنير . وقد اتبَّعها بطرس البستاني ( ١٨٨٣ ) في قاموسه محيط الحيط ، وهو رائد اصحاب المعاجم في النهضة الحديثة . ظهر مُحيطه سنة ١٨٦٩ فاصبح معتمد الادبا، وهو مع اتِباعه لمن سبقه يتاز بامور – منها

- (١) انه ذكر فيه كثيراً من الالفاظ العاميَّة وفسرها بالفاظ فصيحة
- (٢) انه اوضح كثيراً من اصول الالفاظ الاعجميَّة عما كان اصلها مجهولاً او مُمِملًا

### (٣) ادخل فيه كثيراً من المصطلحات التي اقتضتها العلوم الحديثة

ومحيط البستاني كسائر المعاجم القديمة يعتمد تجريد اللفظ من الزوائد ، فلا بدّ لطالب لفظة من ان يُرجعها الى اصلها حتى يستطيع ان يجدها فيه . على ان المحيط بعد تجريدها يصبح اسهل من سواه ، اذ يتقدم باطراد من الفعل المجرّد الى مزيداته ثم الى مشتقًاته على ترتيب منطقي واضح

وفي دائرة المعارف التي وضعها تقدّم خطوة ، فرتّب الالفاظ لا حسب اصلها المجرّد بل حسب احرفها – مزيدة كانت ام مجرّدة . وهي طريقة المعاجم الغربيّة على ان جميع المعاجم العربيّة لا تزال تجري على طريقة التجريد اللفظي . وبما لا شك فيه انها مجاّجة ماسة الى التجديد والتنقيح . ففيها كثير من المآخذ والنقص ولعل مجمع اللغة العربية في مصر سيتلافى في المعجم الذي ينوي اصداره جميع الما خذ التي تشوّه المعاجم العربية القديمة والحديثة

# المحافظون وموقفهم من التطوّر اللغوي.

لم تكن المعاجم المرجع الوحيد اضبط المفردات. فقد ظهر منذ القرن الثالث الهجري مصنّفات كثيرة ترمي الى هذه الغاية . على ان اصحابها كاصحاب المعاجم الخاجعاوا مقياس الصّحة اللغوية ما روي عن الجاهلية وصدر الاسلام > فسلم يُقرّوا ما تولّد في اللغة بعد ذلك الههد . امّا الكتبة والشعرا، فقد وجدوا ذلك المقياس اضيق من ان يتسع لحاجاتهم > وخصوصاً طلّاب العسلم والفلسفة . فاضطُروا الى التوسع والاجتهاد ، وكان لنا من جرا، توسعهم واجتهادهم كثير من الالفاظ المولّدة والاوضاع الجديدة التي لم يعرفها اهل الصدر الاول > ولا نراها حتى الآن في المعاجم المعتمدة . ومن ذلك مئات من المصطلحات الطبيّة والفلسفية والرياضية والادارية وسواها ، ومع ان ارباب الادب من شعرا، ومترسّاين هم عادة اكثر عافظة على اللغة فانهم لم يستطيعوا الوقوف جامدين تجاه التطوّر الطبيعي ، فسلم يلبثوا ان احدثوا ثغرات واسعة في هذا الحصن اللغوي المنبع باستعالهم كثيراً من يلبثوا ان احدثوا ثغرات واسعة في هذا الحصن اللغوي المنبع باستعالهم كثيراً من

الالفاظ الجديدة التي دفعتهم اليها الحاجة . وقد وقف المحافظون المتشدّدون من ذلك موقف المنكر . وهكذا نشبت الخصومة اللّغوية بينهم وبين المجدّدين - اولئك يتمسكون بالالفاظ كها نقلتها كتب اللغة ، وهؤلاء يتساهلون ويجتهدون - اولئك يتمسكون بالالفاظ كها رويت في المعاجم وسائر كتب اللغة الموثوق بها ، وهؤلاء يتناولون من الكلام ما يسدّ حاجاتهم وما يغي باغراضهم

ولم تقف الخصومة عند هذا الحدّ بل تعدّته الى ان اصبح رواة اللغة والادب يتعصَّبون تعصباً اعمى لكل ما هو قديم ، فاحاطوا القدماء بهالة من القداسة ، وجعلوا للتقدّم الزمني شأناً كبيراً في حكمهم على الادب. فلا عجب ان ترى بمضهم يحاول ان ينفي عن نفسه هذه التُّهمة ، كما فعل ابن قتيبة اذ قال (۱۱ - «ولا نظرت الى المتقدّم بعين الجلالة لتقدّمه او الى المتأخر بعين الاحتقار لتأخره ، بل نظرت بعين العدل الى الفريقين واعطيت كلاً حقَّه ». وعلى هذا الفرار يجري بل نظرت بعين الانصاف وقطعت ابن عبد ربّه اذ يقول (۱۱ - «اعلم انك متى ما نظرت بعين الانصاف وقطعت بحجّة العقل ، علمت ان الكل ذي فضل فضله ولا ينفع المتقدّم تقدّمه ، ولا يضر المتأخر ، وسمر المتأخر والحرب المتا خرة .

وقد رُوي عن الاصمي قوله: جلست الى ابي عمرو بن العلا. ثماني حجج ما سمعته يحتج ببيت إسلامي ويعقب على ذلك ابن رشيق بقوله (١) - « هذا مذهب ابي عمرو واصحابه - كل واحد يذهب في اهل عصره هذا المذهب ، ويقدم مَن قبلهم . وليس ذلك الآ لحاجتهم الى الشاهد ، وقلة ثقتهم بما يأتي به المولّدون ، ثم صارت لجاجة » .

ومن طريف ما يحكونه من هـذا القبيل ما رواه الحافظ بن عساكر عن

<sup>(</sup>١) مقدمة الشعر والشعراء ٥

<sup>(</sup>۲) المقد (بولاق) ۳ – ۱۷۱

<sup>(</sup>m) المبدة 1 - ya

اسحق الموصلي انه قال: انشدت الاصممي شعراً لي على انه لشاعر قديم وهو — هل الى نظرة اليك سبيل فُروى الصَّدي و يشفى الغليل إن ما قلَّ منك يكثر عندي وكثير من الحبيب القليل و

فقال لي هذا والله الديباج الخسروانيّ . فقلت له انه ابن ليلتـه ( اي انا صنعته الليـلة ) قال لا جرم ان اثر التوليد ظاهر فيه (۱) . وامثــال هذه القصة كثعرة

قلنا ان العاما، والادبا، في الصر المولّد لم يتقيّدوا بما دُون لهم في كتب اللهة فحسب ؟ اذ دفعتهم الحاجة الى التوليد والاقتباس ؟ واحياناً الى التجوّز والتوسع فدفع ذلك بعض اهل الغيرة من المحافظين الى نقدهم وتبيان اخطائهم . ولا يتسع المقام لذكر جميع ما صُنِّ في هذا الباب (٢) . فنكتفي بنموذج واحد هو كتاب درّة الغواص للحريري . والحريري صاحب المقامات لفوي معروف ، وقد وضع كتابه هذا رغبة منه في تهذيب لغة الكتبة ، وضيّنه مئتين وعشرين خطأ جارية على الالسن والاقلم . على ان نقده لم يخل من تحرّج او تعشن . ومن لحظ خال فيه شهاب الدين الحفاجي ، فوضع لدرة الغواص شرحاً رد فيه على الحريري بحرّحاً بعض مزاعمه ؟ آخذاً عليه انه مُسرف في التضييق على نفسه وعلى الآخرين . بعل ذهب الى ابعد من هذا فنسب اليه سوء الدراية احياناً ؟ وانه متذبذب بين الماع والقياس ؟ متفرض اذ يعتمد مذهباً دون آخر . وهو فوق ذلك غير دقيق ولا يطبق نظرياته على نفسه ؟ فقد يرخص لنفسه في المقامات ما ينهى عنه في درة الغواص .

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر ۲ – ۲۲۸

<sup>(</sup>٢) ومن ذلك لحن العماشة للزبيدي (٣٧٩) – التكملة للجواليقي (٣٦٠) – ادب الكاتب لابن قتية (٣٨٦) – التصحيف والتحريف لابي احمدالعسكري (٣٨٢) – لحن الحاصة لابي هلال العسكري (٣٩٥)

ولا ربب ان حملة الخفاجي على الحريري شديدة العنف يتجاوز فيها الحدّ احياناً ، لكن أدلته بوجه على اسد واقوى . ويتجلّى ذلك بوضوح لمن يطالع شرحه المذكود . وهو مظهر من مظاهر هذه المشادة اللغوية التي نزى اثرها في كل عصر .

فلَّما اشرق فجر النهضة الحديثة بعد خمود النشاط الفكري وانحطاط الحياة الادبية كان همّ روّاد النهضة ان يرفعوا مستوى اللغـة وان يرجعوا بهـا الى ما كانت عليــه في عصور الازدهار القديمة . فنظَّموا كتب القواعد للنــاشئة ، وعنوا بتدريس الادب القديم ، وقلدوا السلف الصالح نثراً وشعراً . ولكن تيار التطوّد لم يقف عند هذا الحدّ ، فقد رافق النهضة انتشار الصحف والكتب العمومية الموّجهة للجمهور . فانتشر معها كثير من المصطلحات الجديدة وشاع بينهـ عدد غير قليل من الكلمات والاوضاع التي رأى فيها المحافظون خروجاً عن الاصول ، بما حدا بعض النيورين منهم الى مهاجمتها وادشاد الكتَّاب الى صوابها . ولعـلّ اشهر من حل على لغة الصريين الشيخ ابرهيم اليازجي . فقد نشر سنة ١٨٩١ ساسلة مقالات في لغــة الجرائد ، واددفها بعد سبيع سنوات بسلسلة في اغلاط المولّدين جرى فيها عــلى طريقة الحريري. فتنــاول الاوضاع الشائعة مبّـينــــاً اوجه الخطــاً والصواب فيها . على انــه كجميع الذين حاولوا ذلــك من القدماء كان احيانــاً يتحرّج في نقده حتى ليمنع الصحيح اذا كان اضعف اللغتمين. وقد جرى مجرى اليازجي عدد من النقاد فظهر لهم في هذا الباب شتى المصنفات من كتب ورسائل ومقالات – كَمْعَالِطُ الكِتَابِ للابِ جرجس ُجنن البولسي – واصلاح الفاسد في لغة الجرائد لسليم الجندي – والدليل في مرادف العامي والدخيـل لرشيد عطية --واخطاؤنا في الصحف والدواوين لصلاح الدين الزعبلاوي – وعثرات الاقلام في مجلة المجمع العلمي العربي ١ و ٢ و ٣ – وتذكرة الكاتب لاسعد داغر – وكتاب المنذر وغير ذلك بما شغلت به الاقلام مُدّة طويلة من الزمن . وقد يؤخذ على اكثرهم ما اخذه الخفاجي على الحريري من تقيّدهم الحرفي بظاهر النصوص ، وتسرّعهم في

رفض القياس والمجاز ، وعدم مراعاتهم لاختلاف المذاهب ولحاجة اللغة الى التوسّع والتوليد . فجاء نقدهم في كثير من الاحيان مفرطاً في التحرّج او بعيداً عن محجّة المنطق ، كما ترى في الامثلة التالية التي اخذوها على الكتاب .

شيّدوا معالم الهدى – والاعجب من ذلك انه – تغامزن بالعيون – قاموا بمظاهرة – حكم على المجرم بالاعدام – اكتشف المجهول – تحرّش به – له ابحاث كثيرة – حوائج – الطبيب الجوّاح – المحاضرات العلمية . وكثير غير ذلك من الاوضاع الجارية على السنة الفصحاء واقلامهم . فلا غرابة ان يؤدّي هذا التحرّج في عصرنا الى قيام فئة تنكره وترى فيه خنقاً لوح اللغة وعثرة في سبيل تقدمها . ومستندها في ذلك المبادى، التالية –

- (۱) ان اللغة كائن حيّ يرتقي ويتطوّر مع الزمان فلا مهرب لنا من مجاداة ناموس التطور
- (٢) ان المعاجم اللغويّة ناقصة لا تستوعب كلَّ الكلام الفصيح فهي لا تصلح ان تكون المقياس النهائي لما لم يذكر فيها او لما يُختلف في روايته
- (٣) ان ابواب القياس والاشتقاق والنحت والمجاز كانت ولا تزال مفتوحة امام الكتاّب. وهي مما لا يستغنى عنه في ترقية اساليب التفكير والتمبير
- (٤) ان الالفاظ ( المترادفات وسواها ) دلائــل معنوية لا يحصرها نصّ او دواية وانما يستعملها اهل الفطنة والذوق مع قرائنها المناسبة
- (٠) ان تبنيّ اللغة ما تراه لازماً لها من الاوضاع الدخيــلة لا ينافي الفصاحة اذا كان جارياً حسب طبيعة اللغة

على هذه المبادى. وامثالها اعتمد المجدّدون في دفاعهم عن انفسهم وعن محاولتهم السير باللغــة الى الأمام . وهم فئتان – فثــة الادباء المتــأثرَين بالآداب الغربيَّة . وطريقتهم عادة خطابيَّــة او ترسَليَّة ، كَلَقَالُ لامــين الريحاني موضوعه روح اللغة (١) . ومقال لاحمد زكي بين العامية والفصحي (٢) . وقد يتَّسم دفاعهم بالتهكم اللاذع ، كقول جبران جبران من فصل له موضوعه لكم لغتكم ولي لغتي (٢٠) . « لكم منهــا القواميس والمعجات والمطوّلات ، ولي منهــا ما غربلته الاذن وحفظتــه الذاكرة من كلام مألوف مأنوس تتــداوله السنة النــاس في افراحهم واحزانهم . اكم من لغتكم البديع والبيان والمنطق ، ولي من لغتي نظرة في عـين المغلوب ، ودمعة في جفن المشتاق ، وابتسامة عــلى ثغر المؤمن ، واشارة في يد السموح الحكيم . لكم منها الفصيح دون الركيك ، والبليغ دون المبتذل؛ ولي منها ما يتمتمه المستوحِش وكلُّه فصيح؛ وما يغصُّ به المتوجّع وكلَّه بليغ ، وما يلثغ بـــه المأخوذ وكلُّه فصيح وبليغ . لكم منهـــا القلائد الفضيَّة ، ولي منهـا قطر النــدى ، ورجع الصدى وتلاعب النسيم باوراق الحور والصفصاف. لكم منها الترصيع والثنزيل والتنميق وكل ما وراء هذه البهلوانيَّات من الثلفيق ، ولي منهــا كلام اذا قيل رفع السامع الى ما ورا. الكلام ، واذا كُتب بسط امام القارى. فسحات في الاثير لا يحدّها البيان »

وعلى هذا النسق مقال نقيق الضفادع لمخايسل نعيمه وغيره من فصول كتسابه الغربال . وكل هؤلا. الكتساب وطبقتهم هم من الادباء المجارين لنساموس التطود العصري الداعين الى التقدّم في ميدان الحضارة الحديثة

ر (۱) راجعه في الهلال ۳۰ – ۳ »

<sup>(</sup>٧) راجعه في الهلال ٥٢ – ٦١٥

<sup>(</sup>٣) بلاغة القرن الشربن ٥١

ومثلهم في الدعوة الى التجديد فئة من رجال العلم واللغة . نحبتزى. منهم بذكر خسة من غير الاحيا. . وهم –

احمد فارس الشدياق – اديب القرن التاسع عشر – ومنشى. الجوائب يعقوب صروف – منشى. المقتطف – وشيخ الكتاب العلمييّن في نهضتنا الحديثة حرجي زيدان – منشى. الهلال – وصاحب المؤلفات التاريخية والادبية المشهورة

عبد القادر المغربي - البحاثة الكبير - وكان نائب رئيس المجمع العلمي العربي في الشام وعضو مجمع اللغة بمصر

فالشدياق انصرف الى نقـد المعاجم العربية ولا سيما قاموس الفيروز ابادي . واهم ما له في ذلك كتابه « الجاسوس على القاموس » . ففي هذا الكتاب يعرض لنا ما في كتب اللغة من مآخذ واهمها –

١ – ما فيها عموماً من تشويش في ترتيب الالفاظ ومشتقَّاتها

٢ – ما ينقصها من التمييز بين معنى الكلمة المستعمل ومعناها الاصلي

تعريفها لفظة بلفظة من غير نظر الى حرف الجرّ الذي تتعدى به الواحدة
 دون الاخرى .

٤ – اهمالها كثيراً من صيغ الفعل وسواها من الالفاظ

دكرها لكثير من الافعال مع عدم ذكرها لادوات تعديها

٣ - خبطها في ايراد الاسماء المعربة

### ٧ - تفسيرها احياناً اللفظ بمرادافه ثم تفسير المرادف به

ويتناول بالنقد ما حشوا به معاجهم من الفضول . ثم يلتفت لفتة خاصة الى الفيروزابادي فيعدّد اوهامه واخطاء في ٢٠ نقداً يشرحها باسهاب في نحو ٢٩٥ صفحة كبيرة . ويذيلها مجاتمة هي استقراء مسهب لاستعال صيفة افتعل متعدّية ولازمة . والفرض منه ان يظهر اوهام اللغويين فيا زعموه من ان افتعل انما يأتي غالباً للمطاوعة – حتى ان الفيروزابادي جزم بانه لا يأتي الا لازماً . وقد قاده هذا الاستقراء الى دحض ما زعموه ، وعليه يرى مشلا ان اهمالهم لذكر اقتطف عنى قطف واكتشف بمنى كشف قصور وخطأ . وكذلك اهمال بعض المعاجم احتج بالثيء – ارتصد – اكتمل – امتلك – ارتبط – اقتنع بالشيء وغيرها . وهو يذهب الى جواز الاستشهاد بفصحاء المولدين والى اعتاد البحث الاستقرائي قبل ارسال الحكم العام .

وصروف يدعو الى الاقتصاد الذهني – اي الى جعل اللغة اقرب الى الافهام وادلً على المعنى . وقد كان في كتابته يعمد الى اسهل الالفاظ على ان تكون تلك الالفاظ في عبارات متينة التركيب حسنة الوقع يفهمها جمهور القرا. ، وتروق الاختصاصيين من العلماء والادباء . ولما كان اكثر كتاباته بما يدخل في باب العلوم الطبيعيَّة والعمرانيَّة فقد خدم اللغة العربية خدمة تذكر في ما نقله اليها من معاومات وما ادخله فيها من تعبيرات جديدة اقتضاها البحث العلمي . وكان لرصانة اسلوبه العلمي وبلاغته اثر بين في ترقية اللغة شهد له به كبار العلماء والادباء .

وكان جوجي زيدان قبل كلّ شي. مؤرّخا كبيراً . على انه كان ايضاً ذا نظرات حرّة في اللغة والادب . واكثر ما يظهر ذلك في كتابه قاريخ اللغة العوبية حيث يتناول مفردات اللغة وتراكيبها وما طرأ عليها خلال العصور المختلفة من تطوّر موضحاً مجثه بكثير من الامثلة . وفي ختامه يقول – «يتبيّن للقارى. ان اللغة سارت سير الكائنات الحية بالدثور والتجدد المعبر عنه بالنمو الحيويّ . فتولّد في العصر الاسلامي الفاظ وتراكيب لم تكن في العصر الجاهلي ، وتولّد

في العصور التالية ما لم يكن من قبل . . . واخيراً تولّد في نهضتنا الاخيرة ما لم يكن من قبل . . . واخيراً تولّد في نهضتنا الاخيرة ما لم يصكن معهوداً قبلها . . . فلا ينبغي احتقار كل لفظ لم ينطق ب اهل البادية من انه لا يجدي نفعاً . . . . فلا ينبغي احتقار كل لفظ لم ينطق ب اهل البادية من نفعة عشر قرناً . . . . ولا بأس من استعال الالفاظ المولّدة التي لا يقوم مقامها لفظ جاهلي . . . . واذا عرض لنا تعبير اجنبي لم تستعمل العرب ما يقوم مقامه فلا بأس من اقتباسه . »

وعلى هـذا الوتر يضرب جبر ضومط. وعور آرائه اللغوية اعتاد القياس والاشتقاق وتفصيح الاستمال العام. ومن قوله (١) - «ان التقيد بالالفاظ والتراكيب القديمة مخالف احياناً للبلاغة ولناموس الترقيق. وليس الحروج عنه بمفسد للغة. بل ان بقاءنا على تحدي البلاغة الجاهليّة وتوخيها في كتاباتنا لا يجوز لنا ولا يكون بلاغة الآ اذا كانت عقولنا ومدركاتنا - وبالتالي عاداتنا ومألوفاتنا الاجتاعية الحسيّة والادبيّة شبيهة قام الشبه عا كانت عليه عقول الجاهلية ومدركاتها ». واللغة العربية عنده لا تمتاز بغردات ورثناها من القدما. بل با مرين جوهريين هما الاشتقاق والقياس فها عماد اللغة وعليها يتوقف ارتقاؤها وانحطاطها. وبعد ان يسهب في شرحها والتدليل على صحتها يلتفت الى الذين يجاولون اقفال بابها في وجوه الكتّاب فيقول – « ومثل هؤلا. يتبعّمون اذا قالوا مثلا – وما زال يغتل في الذروة والفارب حتى اداره الى ما يريد. ويصرخون بالويل والثبور اذا يغتل في الذروة والفارب » وردت عن العرب ولم ترد جملة « يأخذه ويجي، جملة « يفتل في الذروة والغارب » وردت عن العرب ولم ترد جملة « يأخذه ويجي، به مع انها من باب الكناية التي لا اوضح منها ».

اما عبد القادر المغربي فتما يذكر له اقتراماته على المجمع العلمي العربي بشأن الكلمات غير القراموسية واثارته هذه المسألة بصراحة وبطريقة يُجدية . قال -

<sup>(</sup>١) راجع في المنتطف ٤٣ مقاله في اللغة العربية ما اعطت وما اخذت (ج ٣ و٣)

«لا يخفى ان الكلمات التي ستيناها غير قاموسية تبقى رذيلة سيّنة السُّمعة ما دامت لا تُذكر في معاجمنا العربيّة ، وما دام كتّابنا المجيدون يأنفون من استعالها . وكلّ ما اريده من افاضلنا ان لا ينظروا الى هذه الحكمات نظرة اذدراء ، ولا يحرّموا استعالها على السواء . بل اقترح ان يصنِّفوها ثم يميّزوا بين اصنافها » .

وهكذا يتقدّم الى تصنيف غير القاموسى من الكلام فيجعله سبعة اصناف. وهي —

- ١ كامات عربيَّة قعَّة لم تذكرها المعاجم ووردت في كلام فصحاء العرب
   الذين يحتج بكلامهم مثل تبدئى بمنى ظهر
- ٢ كلمات عربيَّة قحّة وردت في كلام الفصحاء تمن لا يجتج بفصاحتهم مثل اقصَّ عمنى قصَّ
- ٣ كلمات عربيّـة ولدها المتأخرون ولم يعرفها الاولون مثل خابر تغرّ ج تنزّه
- ٤ مصطلحات فنيَّة او اداريَّة عربيَّة المادَّة ولم يعرفها قدما. العرب مثل هيأة المحكمة تعرفة الرسوم
- Personalité عجمية . وهي اما ثقيلة مشل برسوناليته Personalité (اي الشخصية) او خفيفة مثل فلم Film وبالون
- ٦ تواكب تسرّبت الى لفتنا مترجمة عن اللغات الاجنبية مثل ذرّ الرماد
   في العيون وضع المسألة على بساط البحث لا جديد تحت الشمس
  - ٧ العامي مثل تحركش وامثالها بما هو من كلام العامّة .
- وهو يرى تجويز جميع هذه الاصناف ما عدا العامي والثقيل من الكلمات

الاعصية .

ولا شك ان هذه خطوة واسعة في سبيل التجديد . والواقع ان ادباء العربية اليوم عارسون ذلك عمليًا في منظومهم وفي منثورهم . وقد اصبحت منات الكلمات المولدة ضمن معاجم الفصحاء وان لم تدخل المعجم العربي قانونياً . ومن امثلتها ما يلي –

احترام - اعدام - بارجة - ترعم - تولّع به - حدور - النحوير - المخابرات - درّاجة - سيارة - دعاية - مصادرة - صحافة - فنّان - صوّت في المجلس - تقنين - قنابل - حكم عرفي - محاضرة - نصاب الجلسة - الاكتشافات العلمية - دوى الصوت - إرعاب ( تخويف ) - ساهم في الامر (۱)

وقس عليها كثيراً من الاوضاع التي شاعت واصبحت جزءاً من حياتنـــا الفكريّة .

<sup>(</sup>۱) من الغريب ان صيغة «سام» للمشاركة اخذت مؤخرًا تتراجع امام صيغة اسم ذلك لان سام قاموسيًّا تغسّر بمنى قسارع مع ان الغاموس نفسه كما ترى في البستان مبّلًا يستعمل المصدر مساهمة بمسنى المشاركة . والمنطق اللغوي يتتفي استمال سام للمشاركة لا أسعم م

#### اللغة وحركة الترجمة والتعويب

جاء في الغيث المنسجم لصلاح الدين الصفدي ما نصه (١) - « للتراجمة القدما . وهو في النقل طويقان – طويق يوحنا بن البطويق وابن الناعمة الحمي وغيرهما . وهو أن ينظر المترجم الى كل كلمة مفردة من الكلمات اليونانية وما تدلئ عليه من المعاني فيأتي بلفظة مفردة من الكلمات العربية ترادفها في الدلالة على ذلك المعنى فيثبتها وينتقل الى الاحرى ، وهكذا حتى يأتي على جملة ما يريد تعريبه . وهذه الطريقة دديئة لوجهين . احدهما أنه لا يوجد في العربية كثير من الالفاظ اليونانية الكلمات اليونانية – ولهذا وقع في خلال هذا التعريب كثير من الالفاظ اليونانية على حالها . وثانيها ان خواص التركيب والنّسب الاستادية لا تطابق نظيرها من لغية أخرى دائماً . وايضاً يقع الحلل من جهة استعال المجازات وهي كثيرة في جميع اللغات .

والطريق الثاني في التعريب طريق حنين بن اسحق والجوهري وغيرهما . وهو ان يأتي المترجم الى الجحلة فيحصِّل معناها في ذهنه ويعبّر عنها في اللغة الاخرى بجملة تطابقها سوا. ساوت الالفاظ ام خالفتها . وهذه الطريقة اجود ٬ ولهذا لم تحتج كتب حنين بن اسحق الى تهذيب الا في العلوم الرياضية لأنه لم يكن قيّما بها . بخلاف كتب الطب والمنطق والطبيعي والالهي فأن الذي عربه منها لم يحتج الى اصلاح . فاما اقليدس فقد هذبه ثابت بن قرة الحراني وكذلك المجسطى والمتوسطات » .

والذي اثبت الصفدي راجع بالاكثر الى اسلوب الترجمة . وهو كها – ترى من كلامه – يفضِّل نقل معنى العبارة او الجملة بعد استيعاب في الذهن مع سراعاة أصول الانشاء . وذلك هو المتفق عليه عند اهل الخبرة من المترجين .

على ان اهم ما شغـل افكار النقلة وارباب اللغة انمـا هو الاوضاع الاعجمية

<sup>، (1)</sup> النيث المسجم في شرح لامية العجم (طبعة ١٢٩٠) - ٦٩ -

وكيفية نقلها الى العربية . والذي يراجع ما نقله العرب عن سواهم منذ اقدم عهود النقل الى الآن يجد انهم لم يكونوا يتقيدون دائماً بصوغ او وضع مرادف عربي لكل لفظ او مصطلح اجنبي ، بـل تفادياً من اضاعة الوقت كانوا يقتبسون ما يرونه لازماً ، حتى أصبح كثير من المفردات الفادسية واليونانية وسواها يعد من صُلب العربية ، فيستعمله البلغاء دون تردّد او تحرّج . وقد وجد في العصر الجاهلي عدد غير قليل من الالفاظ الدخيلة التي تبنّها اللغة العربية ، فالم يكن غريباً نزول عشرات منها في القرآن ، ولم تقف عملية التبني اللغوي في عهد من العهود – واليك بعض أمثلة من هذه الالفاظ المتبناة منذ القدم : –

| الأصل   |         | الأصل   |          |
|---------|---------|---------|----------|
| هندية   | الفلفل  | فارسي   | العريد   |
| فارسية  | الخندق  | -       | الديباج  |
|         | الفرند  |         | الميزاب  |
| -       | فهرست   | 1       | الابريق  |
| #       | الاستاذ | يونا ني | الاسطول  |
| 1       | البستان |         | التريا ق |
| سريانية | البيعة  |         | الموسيقى |
| فارسية  | السجل   | •       | الفردوس  |
| يونا ني | القرميد |         | الفلسفة  |
| -       | القنطار | •       | القسطاس  |
| حبشية   | المنعر  | حبشية   | المشكاة  |

وقس على هذه الأمثلة مثات من اسماء الاطعمة والالبسة والادوات المنزليـة والاوضاع الطبية والفلكية والفلسفية وسواها . وقد نظر الى ذلك واضع كتاب

نقد النثر (۱) في كلامه على اختراع الالفاظ فقال (۱) – « ومنه ما اعربته (العرب) وكان أصل اسمه اعجبياً كالقسطاس المأخوذ من لغة الروم والشطرنج المأخوذ من لسان الفرس والسجل المأخوذ من لسان الفرس ايضاً . وكل من استخرج علماً او استنبط شيئاً واداد ان يضع له اسماً من عنده ويواطى، من يخرجه اليه فله ان يغمل ذلك » .

ولمعرفة الالفاظ المعرّبة احكام ذكرها العلما، يحسن بالباحث مراجعتها (أ). وكما انهم لم يحجموا عن الاقتباس لم يحجموا عن الوضع ، أي عن صوغ الفاظ عربية مرادفة للأوضاع الاعجمية . والواقع انهم قد ضربوا من ذلك بسهم وافر فكان لنا من اوضاعهم عدد وافر من الالفاظ المولّدة التي اقتضاها تطورهم الاجتماعي والعلمي والتي ذادت ثروة اللغة وان كان الكثير منها لا يزال خارج المعاجم العوبية .

وفي اسلوب النقلة الأولين يقول أحد أثبة المترجين العلميّن الحديثين (1) - « لم يكد بنو العباس يوطدون ملكهم حتى شعروا بالحاجة الى نقل العلوم والفنون من اليونانية والهندية والفارسية الى العربية . واشتغل نفر من رجالهم بالعلوم الرياضية والطبيعية والفلسفية والمقوا فيها الكتب الممتعة . فوقع لهم ما يقع للمترجمين والمؤلفين في هذا العصر كلمات تسهل ترجمها لأن لها مرادفاً في العربية فترجمها بها ، وكلمات تتعذر ترجمها لأنه ليس لها مرادف أو لأن مرادفها مهجود فعربوها أي ادخاوها في العربية »

فمنًا ذكرناه آنفاً نرى ان الترجمة والتعريب (أي الاقتباس اللفظي) كانا في

<sup>(</sup>١) نشرته ( دار الكتب الصرية ١٩٣٣ ) وينسب الى قدامة بن جعفر المتوفي سنة ٣٣٧ ه

<sup>(</sup>٢) نقد النثر ص ٦٤

 <sup>(</sup>٣) راجع مثلًا المزهر للسيوطي – النوع التاسع عشر .

<sup>(</sup>١٤) يىتوب صروف في المنتطف سج ٣٣ – ٦٨.

كل العصور يسيمنان جنباً الى جنب ، على أنه لم يكن هناك معهد لغوي «رسمي » للحكم فيا يجوز وما لا يجوز . ولا نعملم أنهم عنوا قديماً بوضع معاجم تضبط فيها الاوضاع الجديدة وتقرر مباهى. عامة للنقل .

وقد أخذت هذه الحركة تضف مع الزمن حتى كادت تشلاشي في غياهب الانحطاط اللغوي الذي عم البلدان العربية في العصر العثاني .

وجاء القرن التاسع عشر المسلادي فحمل معه بذور نهضة جديدة لم تلبث ان غت ثم اينعت . ومن ثمارها الاقبال على العلوم الغربيّة ونقلها الى اللغة العربية . وبما نشط حركة النقل فيه ان معاهد التدريس العالية في مصر وبيروت من علمية وطبيعة وفنيعة كافت في أول أمها تعتمد العربية كأداة للتعليم (١) . فاضطر أساتذتها الى نقل جملة صالحة من المؤلفات العلميّة في أوروبا وأميركا وكان لنقلها أثم يذكر في العربية بما احيته من الفاظ قديمة او احدثته من أوضاع جديدة .

ثم حدث ما حمل هذه المصاهد على احلال الانكليزية او الافرنسيسة محل العربية – ( في مصر بعد الاحتلال ١٨٨٢ ) وفي جامعة بعوت ( في القسم العلمي ١٨٨٠ وفي القسم الطبي ١٨٨٧ ) – ممّا ادى الى اعتماد الكتب الافرنجيسة رأساً وبالتالي الى اضعاف حركة التصنيف العلمي باللغة العربية .

على ان هذا الضعف لم يصل بها الى درجة الموت. فما خسرته اللغة في معاهد التدريس العالية استعاضته تدريجياً بتقدم الطباعة والصحافة العلمية وباقبال الجمهور المستنج على مناهل المعرفة والحضارة. فعاد التصنيف العلمي الى الحياة ولا سيّا بعد ان انشئت الجامعة السورية وسواها من المعاهد الوطنية العالية. وكان من الطبيعي ان يتسرب الى العربية كثير من الالفاظ والاوضاع الاجنبيَّة التي أثارت خواطر اللغويين. وهكذا نشأت حركة جديدة لتهذيب اللغة الكتابية. وقد قام بها أفراد وجماعات. فلننظر في عمل كل منها.

<sup>(1)</sup> تاريخ آداب اللغة المربية لريدان ١٠ - ١٠٠ .

### المساعي الجماعية - نشوء الجامع العربية

لعل أول هيأة علمية اطلق عليها اسم مجمع هي المجمع العلمي الشرقي الذي انشى. في بيروت سنة ١٨٨٢ برئاسة المستشرق الدكتور كرنيليوس فانديك. ولكنه لم يكن لنوياً بالمعنى المفهوم من المجامع ، فوقفت فائدته عند حد الثقافة العلمية العامة ولم يترك أثراً يذكر في تاريخ التطور اللغوي (١).

وكان الاديب المصري عبدالله نديم من روّاد الدعوة الى انشا. مجمع لغوي فقد اقترح ذلك في صحيفته «التنكيت والتبكيت» التي كان يصدرها في الاسكندرية سنة ١٢٩٨ ( ١٨٨١ م ) ومنذ ذلك الحين أخذت فكرة « المجمع» بالاختار في البيئات العربية (٢) حتى تجسست في اقدم مجمع وهو الذي أسس في مصر سنة ١٨٩٢ م برئاسة السيد توفيق البكري.

وبما حاوله هذا المجمع ان يصدَّ تيار الالفاظ الدخيلة بوضع ما يراه مناسباً من مرادفاتها العربية ، على أنه لم يجتمع غير مرتين ثم طوته الآيام بعد أن ترك لنسا عدداً من الأوضاع التي أقرَها ، فثبت منها ما ثبت وذهب سواه أدراج الرياح ، واليك أمثلة بما وضعه أو أقرَّه (٢): -

مَرحى بدلاً من برافو . وبرحي عكسها عم صباحاً بدلاً من بون جور Bon jour

مِدره " افوكاتو الجديلة " الموضة المِسرّة " التليفون المِرَبّ " كاوب

Clube

<sup>√ (</sup>١) راجع مقال المعلوف في الهلال 🚜 – ٧٠٠ .

۲۹) المتطف ۲۸ – ۲۹۳ والملال ۲۹ – ۲۰۰۸

 <sup>(</sup>٣) عن المقتطف ٨٢ - ٢٩٣ والهلال ١ - ٢٢١

| البوليس      | من | بدلاً | التؤ تور<br>أو الجلواذ | الجوانيتي |   |   |         |
|--------------|----|-------|------------------------|-----------|---|---|---------|
| الشئاعة      | -  | -     | المشجب                 | الصالون   | - |   | البهو   |
| Porte-mante: | -  |       |                        |           |   |   |         |
| البالطو      | 0  | 0     | المطف                  | الكور دون |   | • | الوشاح  |
| كارت فيزيت   |    | 0 5   | بطاقة الزيار           | الطوربيد  | 0 |   | الحراقة |

ولم تسلم مفردات هذا المجمع من نقد النقـاد امثال ابراهيم اليازجي وعبدالله نديم وجرجي زيدان وسواهم (۱) .

وظهر بعده جمعيات لغوية أخرى لم يكن حظها من هذا القبيل بأوفر من حظه . ومنها نادي دار العلوم الذي أسس سنة ١٩٠٧ برئاسة حفني ناصف . والقاعدة التي سار عليها هي « ان يبحث في اللغة العربية عن اسماء المسميات الحديثة بأي طريقة من الطرق الجائزة لغة » . فاذا لم يتيسر ذلك بعد البحث الشديد يستعار اللفظ الاعجمي بعد صقله ووضعه على مناهج اللغة العربية ، ويستعمل في اللغة الفوحى بعد أن يعتمده المجمع اللغوي الذي سيؤلف لهذا الغرض () .

فنادي دار العلوم - على ما يظهر - لم يكن يعتبر نفسه غير تمهيد المجمع المنتظر. وقد بدأ اعماله ببحث في مسألة الترجمة والتعريب اشترك فيه عدد من كبار اعضائه (٢). وبعد عدَّة جلسات أقر مئات من الالفاظ الاصطلاحية الا أنبه لم

<sup>- (1)</sup> راجع ذلك في المقتطف ٨٢ – ٢٩٣ – ٢٩٤ والهلال ١ – ٢٦٥ .

<sup>·</sup> ۲۹٤ - ۲۸ المقتطف ۲۷ - ۲۹۲

راجع اقوالهم والتعليق عليها في المنار (مصر) ١٠ – ٨٥٥ – ٨٨٨ – ٩١٠ – ومج
 ١١ – ١٢١

يشع بين الكتاب الا القليل منها واليك بعضها (١) : –

مدرج اي امفيتياترو - شُرفة اي بلكون - مطبعة الازرار اي الآلة الكاتبة (Typewriter)

طلا، } اي بويا - مرمى اي (Goal) - مستشنى اي خستخانة صبغ أي بويا - مرمى اي (Goal) - مستشنى اي خستخانة غبيرة " فرندا - مِلْفُ " دوسيه - مستوصف " كلينيـك خوان } طاولة \_ غدان } اي شمّاعة \_ مقصف اي بوفيـه مائدة } سفرة \_ مِشجاب } portechapeau \_ مقصف اي بوفيـه الحاكي ا" فونوغراف - خيّالة اي سينا - اللجنة اي تومسيون

وفي السنة ١٩١٧ نشأ في مصر مجمع آخر وكان اعضاؤه من جلة العلما. يرأسهم شيخ الجامع الأزهر . وغرضه «وضع معجم واف بجاجة الزمن شامل اصطلاحات العلوم والفنون والصناعات». واكنه لم يكن مستمر العمل ولم يُؤثر عنه شيء يذكر (١) .

وفي سنة ١٩٢١ نشأ مجمع آخر برئاسة راغب ادريس وكانت غايت «وضع معجم حسن الترتيب سهل التناول شاملًا للانماظ المدونة في المعجات المتداولة والموبع عما استعمله أولو الدراية ولا تأباه اقيسة اللغة > ولما يرتضيه المجمع او يضعه من اسماء المسميات الحديثة والمصطلحات العلمية والفنية ». ويؤخذ من مقال لسكرتيره عبد الفتاح عباده ان المجمع بقي نحو أربع سنوات يوالي اجتماعاته وقد نظر في نحو مثني لفظة واعتمدها بعد الفحص الدقيق (٢) . ثم طوي أمره ولم تنشر

<sup>√ (</sup>۱) مجلة الزهور ( مصر ) ١ ص ١٣٧ – ٢١٥ – ٥٠١ .

<sup>(</sup>٣) راجع ما ذكر عنه في المقطف ٧٢ ص ٦٢ – ٨٨ و ٢٩٠ .

 <sup>(</sup>٣) راجع مقاله في الهلال ٣٦ – ٣٠٦ .

مقرراته وأوضاعه .

كل هذه المجامع الآنفة الذكر ظهرت في مصر وكانت عبارة عن هيشات لغوبة خاصة لا يد للحكومة في انشائها او الانفاق عليها . اما سوريا فإن قيام دولة عربيَّة فيها (عقب الحرب العالمية الأولى) بزعامة فيصل بن الحسين كان حافزاً على انشاء هيأة رسمية الاشراف على الشؤون الثقافيَّة والعلمية . فتألفت سنة ١٩١٨ أولاً باسم «الشعبة الأولى للترجمة والتأليف» ، ثم تحولت الى « ديوان المعارف» . وفي سنة ١٩١٩ صار ذلك الديوان مجمعاً علمياً (١) ، واطلق عليه اسم المجمع العلمي العربي . وقد أظهر منذ نشأته نشاطاً عظيماً في سبيل البحث اللغوي والتاريخي ونشر الآثار العلمية والادبية وهو لا يزال حيًّا ونشيطاً . ويضم عدداً كبيراً من رجال العلم في الشرق العربي ، ونخبة من المستشرقين الغوبيسين . وله مجلة يصدرها بانتظام حاملة «آثار الجهود العلمية المبذولة من قبل اعضائه المركزيين والمراسلين .

وكان من الطبيعي ان يلتفت الى مسألة الترجمة والوضع وان يجاول معالجتها شأن المجامع السابقة . فأفر ووضع كثيراً من المصطلحات ، ولكنه في ذلك قد جمع بين الفث والسمين . وبرغم الحماسة اللغوية التي تجلّت في بعض اعضائه حتى صاروا ينادون بنبذ المقتبسات الاجنبية ، واستبدالها بأوضاع عربية بجتة (١) ، لم تسفر محاولاتهم في هذا الباب عن كبير فائدة ولم يثبت بما أقرّوه الا القليل ويظهر الك ذلك فيا يلي من الأمثلة (١) : —

المكبح - اللآلة التي توقف السيارة الملك - للكادرة الجيلي - للهيكانيكي فنداق - للفاتورة اللهافة - للمكارة مرأب - للكاراج

 <sup>(</sup>۱) راجع مقال الاستاذ عيسى اسكندر معلوف في الهلال ١٨٠ – ٧٧٠ .

<sup>(</sup>٢) راجع مجلة المجمع ٢ – ٢٨٣ و ٢٥٠٠ .

 <sup>(</sup>٣) عن مجلة ألمجمع مج ٧ ص ٥٠ – ٥٣ و ٨٠ – ٨٣ ومج ٣ – ٢٥٢ ومج ٩ – ٢١٤٠ .

| تمليك   | - | للطابو                  | الطِّراز | - | للنيشان   |
|---------|---|-------------------------|----------|---|-----------|
| النساخة | _ | للآلة الكاتبة           | الفروج   | _ | للسترة    |
| النَّول | - | لتذكرة السفر ( Billet ) | المحزقة  |   | للبنطاون  |
| الجواز  | - | للباسبورت               | الرداء   | _ | للجا كيت  |
| فسح     | _ | الباس ( Pass )          | المعطف   | - | للبالرين  |
| مقصورة  |   |                         | الاضبارة | _ | للدوسيه   |
| مشربة } |   | للوج                    |          |   | للتليفون  |
| علّيــة |   |                         | الحكأرة  | - | السيكروفو |
| مقوتى   |   | للكوتون                 | الرَّوسم | _ | للكليشيه  |

ويتضح من هـذه الأمثلة وكثير سواها ان الخدمة العظمى التي اداها المجمع العلمي العربي لم تكن في هذا السبيل ، بل فيا نشر من آثار عربية قديمة او مباحث علمية جليلة ومؤلفات تاريخية وأدبية نفيسة ، وفي تعزيزه اللعة العربية وجمعه بين علمائها وادبانها لتبادل الافكار والآراء واحكام النظر في تراث وصل الينا من عصور العربية الزهراء .

ن

وما يقال عن المجمع العلمي العربي في دمشق يقال بوجه عام عن مجمع اللغة العربية في مصر . فغي سنة ١٩٣٢ صدر مرسوم ملكي بتأسيسه (وذلك في عهد ملك مصر فؤاد الاول) . وهو يضم بمثلين من شتى الاقطار العربية وطائفة بمتازة من علماء العربية في أوروبا .

ويغهم من المرسوم الملسكي أن غايته المحافظة على اللغة بتهذيبها وتسهيل سبل النحو لها ووضع معجم جديد يضم ما نشأ مع الأيام من الفاظ وارضاع جديدة ، حتى تتسع آفاقها لدى الكتاب والباحثين ويسهل التعبير بها عن كل ما يشعر به الانسان او يتوصل اليه من حقائق العلم واسباب العمران (۱) . وبما لا شك فيسه

<sup>(</sup>١) راجع نص المرسوم في مجلة المجمع ١ – ٦ .

أنه قد قام مجدمات تذكر في كثير من مباحثه ومقرراته و وجلا بالبحث المفيد جلة من المشاكل التي تعترض سبيل الكاتب بما يمكن الاطلاع عليه في اعداد مجلته السنوبة . على أنه في سلوكه طريق الوضع والترجمة لم يأمن العشار . ومن الانصاف ان نقول ان التوفيق كان ملازماً له في اكثر المصطلحات المختصة بعلوم الأحياء والطب والرياضيات والقانون وأنواع الألوان (۱۱) . الا أنه قد تعسف في باب الشؤون العامة فجاءت الكثرة من اوضاعه نابية عن الذوق حتى استهجنها جهور المتأدبين فحات في المهد كما يتبين ذلك من الأمثلة التالية (۱۱) : -

الإراض أي البساط الكبير الأبابة أي الحنين الى الوطن المحوقة م المعسفة التي تنظف بهما النشير 🎤 قميص النوم الحبطان والشقوق المدعة المالك الطارمة 🧖 القبة التي تنصب للاستظلال او الموسيقي وتعرف في مصر بالكشك المشوش المنديل الذي يستعمل عند القرطف 🎤 غطا. النوم ( الاحرام ) الطعام ( فوطة السفرة ) الوثية " القدر الكبير ( الحلة ) / البيت الصيني ( Villa ) الطّزر الكامن غرفة الضوف العَسة م خزانة الثاب الثوى المقرحة " الوعاء الذي يجمع الحردل الجَدلة " المدقة والخلُّ والزيت ونحوها .

<sup>(</sup>١) راجع القسم الرسمي في المجلد الرابع من مجلة المجمع .

 <sup>(</sup>٣) راجمًا في المجلدين الثاني والثالث من المجلة المذكورة .

البرطيل أي حجر البناء العظيم ويسمى في مصر البطيخ

التحذيف " قص الشعر

الصن " سلة الطعام او المطبقة التي يجملها الاولاد الى المدرسة

المعرض العرس

الهُدام المجتدة أي نوتة الاغاني

وزاد الطين بلة ما اقترحه بعض اعضا، المجمع ولجانه ، وهو وان لم يقره المجمع رسمياً قد ترك أثراً سيئاً في الأوساط الادبية ، اذ استشفوا منمه ما لا يساوق التطور العصري ولا يلاغ الذوق الكتابي الحديث. كاقتراح بعضهم الصَّفنة لحقيبة الطبيب ، والمِثبنة لكيس المرآة والبرطلة لمظلّتها ، والبلبلة لركوة القهوة ، والمأصر للجمرك ، والادزيز للتليفون ، والفَّريم للبندين ، والدوطيجة لمِقود السيادة ، والحضين للشاكوش ، والصق للسماد ، والصريف للبقلاوى ، والديدجان لسيادة الشعن ، والقريس للبوظة ، والسّوملة لفنجان القهوة ، والبظ لدوزنة الأوتاد ، وما الى ذلك مما يحوّل يسر اللغة الى عسر لا معرد له (۱).

والذي يحسن ذكره هنا ان المجمع بعد ان كان قرّد ما قرر في الدورات الست الأولى عاد فنظر في مقرراته ورأى ان يعدّل بعضها . واليك بعض ما عدّله في دورته الخامسة عشرة من مصطلحات الطبيعة :-

| التعديل                            | الاصلي                       | اللفظ الافرنجي             |
|------------------------------------|------------------------------|----------------------------|
| بروتون<br>مواد مغناطیسیة           | الأًويـــل<br>قابلات المغنطة | Proton Magnetic substances |
| البارومتر ( او مقياس الضغط الجوي ) | المضغط                       | Barometer                  |

 <sup>(</sup>١) راجع إذلك إني المجلد الاول من مجلة المجمع تحت باب امهاء لمسميات في شؤون مختلفة
 وامهاء عربية لمسميات حديثة .

Electrode اللاحب الكترود ( وهو الموصل الذي عنده يدخل او يخرج التيار الكهربائي وقت مروره في سائل ) .

Fluorescence اللَّصف الفاورية

Cardinal points الخوافق الجهات الأصاية .

ولا ريب ان تعديلات أخرى قد طرأت وستطرأ على المقررات الاصلية وهي في الحقيقة تعديل للنزعة الاولى التي كانت تدفع الهيئات اللغوية الى الاستغناء عن الدخيل بصوغ ما يرادفه في العربية او التنقيب عن المرادف في بطون الكتب القديمة .

وقد يستشف من ذلك ايضاً ان المجمع بدأ يتحسّس الذوق العام والاستعال المستفيض فلا يكلف نفسه عنا، الوضع حيث لا لزوم الوضع بل ينظر فيا اصطلح عليه ادباب العلوم المختلفة وما شاع في البيئات الكتابية فيقره او يقر منه ما يواه الأصلح. وقد اصاب الدكتور طه حسين اذ قال في عرض كلام له عن العربية واصلاحها (۱) - «ومن هنا يظهر لك ان الذين يظنون ان المجامع تستطيع ان تضع للناس الفاظا او اصطلاحات يستعملونها في اغراضهم المختلفة لا يفهدون عمل هذه المجامع على وجهه ، اغا عمل المجامع هو ان تسجل تطور اللغة ورقيها فيا تضعه من المعاجم » - الى ان يقول - «والواقع ان الادباء والعلما، ليسوا في حاجة الى الفاظ يضعها المجمع او تضعها لهم أية هيأة أخرى فأنهم هم الذين يستعملون الالفاظ فاذا الفها الناس واستساغوها كان من وظيفة المجمع ان يسجلها » .

على ان هذا التسجيل لا يخلو كما يقول الدكتور منصور فهمي « من ذوق في

<sup>(</sup>١) الملال ٢٢ – ٢٧٤ .

انتخاب المناسب او ما هو أهل للتسجيل (۱) . وهنا اذن رأيان – رأي يجعل الانتخاب في يد الذوق الادبي العام . ورأي يجصره في ذوق فئة خاصة . وقد هأنا النظر في نشوء اللغة وتطور الفاظها ان الفوز عادة لما لا يخرج عن مبادى. البلاغة الاولية وهي – الخفة في الاستعال وحسن الجرس وملاءمة المعنى والاقتصاد في المجهود الذهني .

واحدث المجامع العربيَّة المجمع العلمي العراقي الذي أسس رسميًا سنة ١٩٤٧ على غط المجمع العلمي العربي بدمشق . وغايته كها ورد في نظامه : --

- العناية بسلامة اللغة العربية والعمل على جعلها وافية بمطالب العلوم والفنون وشؤون الحياة الحاضرة .
- ٢ البحث والتأليف في آداب اللغة العربية وتاريخ العرب والعراقيين ولغاتهم
   وعلومهم وحضارتهم .
  - ٣ دراسة علاقات الشعوب الاسلامية بنشر الثقافة العربية .
  - ٤ حفظ المخطوطات والوثائق العربية النادرة واحياؤها بالطبع والنشر .

وقد قام في سبيل هذه الغاية بجدمات تذكر له من محاضرات ومباحث ونشر كتب قديمة وحديثة ووضع مصطلحات جديدة (٢) وتخصيص جوائز ماليــة ونشر كل ذلك في مجلدين اصدرهما سنة ١٩٥٠ و ٥١

ولبعض اعضائه نظرات نقدية في اللغهة . ومن هـذه النظرات ما أورده الدكتور مصطنى جواد في عدد من مباحثه اللغوية كقوله بالنسبة الى الجمع المكسر

<sup>(</sup>١) الحلال ٢٢ - ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٢) راجع مجلة المجمع العراقي ٢ - ٣١٦ – ٣٢٧ .

على طربقة الكوفيين ، وتخطئته في النسبة الى فعيلة من يقول طبعي بدل طبيعي وبده وبدهي بدل بديهي ، ونقده المعاجم العربية وعدم ركونه الى النحت ، وغير ذلك من الآراء والنظرات (۱) .

وبهذه المناسبة نذكر ان الحكومة العراقية كانت شديدة الاهتام بالمطلحات العسكرية وتمن كان له العسكرية وتمن كان له الفضل في تنظيمه المرحوم عبد المسيح وزير .

### المساعي الفردية

لم تنعصر حركة الترجمة والوضع في المجامع وسواها من الهيئات بل كان لبعض الأفراد سهم كبير فيها ومنهم من عني بها قبل نشو، المجامع. ولعل احمد فارس الشدياق من اسبق من حاولوا وضع الفاظ عربيَّة لمدلولات افرنجية ، ومن اوضاعه (۱) – الجريدة والمؤتمر والحافلة والمنطاد والمطعم وسواها .

ومثله خليل اليازجي الذي وضع الجواز والردهة والقضّاز والنّوط والجديسل (حبل اللجام). ووضع الشيخ نجيب الحداد – الصحافة ، والشيخ عبدالله بستاني الآنسة والعقيلة والشاري (قضيب الصاعقة) والداهية والفرصاد (شجر التوت). وجرى غيرهم في هذا المضار (ع) بين سابق ولاحق ومكثر ومقل. ونكتفي للنمثيل ببضعة من مشاهيرهم وفي مقدّمتهم –

### ابراهيم اليازجي:

وكان مذهبه « ان التعريب يقع في اسما. الجنس لا في الصفـات والافعال .

<sup>(</sup>۱) راجع محاضراته في مهد الدراسات العربية العالمية المنشورة ١٩٥٤ . وخصوصاً الصفحات ٣١ و ٣٢ و ١٨ .

<sup>·</sup> ۱۹۸ - ۲ المقتبس ۲ - ۱۹۸

 <sup>(</sup>٣) راجع محاضرة امين نخلة في الندوة اللبنانية الشرة الاولى ص ٢٦ – ٢٧.

والاسماء على نوعين – اسماء الجواهر البسيطة كالاوكسوجين والكربون مشلاً. والمركبة كالزمرد والزاج والبترول. وبتصل بها اسماء النبات والحيوان مما لا مرادف له عندنا. ويلحق بالقسمين الأخيرين اسماء المصنوعات مما يتميّز بتركيبه او هيأته كالسمنت والديباج وجميع هذه الاسماء لا يتأتّى نقلها الا محكيّة بلفظها (۱) ».

وقد وضع حتى سنة ١٨٩٩ ما يزيد على ادبمين لفظة (٢) . ثم اضاف اليها بعدئذ ما لم نستطع احصاءه بالتدقيق ومن اوضاعه ما يلي (٢) : –

|                    | =  | -            | - "                       |    | •         |
|--------------------|----|--------------|---------------------------|----|-----------|
| الباشارس           | اي | الانبوبيَّات | ربطة الرقبة               | اي | الأرب     |
| البحتريا           | _  | الراجبيًات   | Assurance                 | -  | الاستعهاد |
| Valve الصام        | _  | اللَّهِاءَ   | للدوطة                    | -  | البائنة   |
| تراجيدي            | _  | المأساة      | المحيط او الوسط           | -  | البيثة    |
| الحجر السماقي      | -  | المحبّب      | قصر النظر                 | _  | الحسَر    |
| لما لا تخرقه الما. | _  | مصلد         | للبيسكلات                 | _  | الدرّ اجة |
| Imperméable        |    |              |                           |    |           |
| للصحيفة الدورية    | _  | المجآة       | التوربيــل                |    | الرغساد   |
| الميكروب           | -  | الجرثومة     | الووماتزم                 | _  | الرثية    |
| للفرشاة            | _  | الشعرأية     | الكادر وكان قد وضعه       | _  | الكفاف    |
|                    |    |              | قبلًا للرواز الصورة (١) . |    |           |
|                    |    |              | للبلكون                   | -  | الجنساح   |
| لقلم الحبر         | -  | المداد       | للشودبا                   | -  | الحسياء   |
|                    |    |              |                           |    |           |

<sup>(</sup>١) راجع بحثه في مجلة الضياء مج ٢ ( سلسلة مقالاته في التعريب . )

<sup>(</sup>٢) الضياء ميج ٢ ص ٧١٠ - ٢١٢ .

<sup>(</sup>١) راجع الدليل لرشيد عطيه ص ٣٧ ٠

وهو أول من استعمل لفظمة الحجلة للجريدة الدورية . (راجع مقال عيسى اسكندر المعاوف في العرق ٢ – ٢٠٨ . )

ومن الذين عنوا بمسألة الوضع اللغوي الأب انستاس الكرملي . وهو يذهب الى أنه ما من لفظة افرنجية الا ويمكن ان يوضع لها في لفتنا ما يسد مسدّها (۱) . والى ذلك يذهب ايضاً عدد من المتحمسين للغمة الذين يرونها كافية بنفسها المتعبير عن كل حاجا تنا العمرانية والعلمية والنفسية دون الالتجاء الى اقتباس أوضاع غريبة عنها (۱) . والكرملي من كبار المجاهدين في سبيل الملغة تشهد له بذلك مساحثه في مجلته لسان العرب وموقفه في مجمع اللغة بمصر والمجمع العراقي وسواهما ) على انسه ككثير من المجاهدين لم يتحسس الذوق العام بما حاول وضعه .

ومن غريب اوضاعه مثلًا ما يلي 🔭 : –

العاوج - للأغراب الجنس التقريع لتجرّد الشخص لأمر معين المبيع التواطية التعملية - للاروستقراطية النفحة والنُحلة لرتبة الشرف المبيعة - للتأثر بافكار الغير المبيع المتخصص بفن الترأبل لحرب المصابات الايهاط - للاعدام الترأبل لحرب المصابات الرميز - Polytechnique مدرسة الرمازة ecole polytechnique

وليس غريباً ان تهمل هذه الاوضاع وان لا تؤثر عنه غير لفظة مَعلمة لدائرة المعارف . وهناك نخبة من الاساتذة واللغويسين والاخصائيين الذين ضربوا بسهم في

<sup>(</sup>١) راجع آزاءه في مجلة العرب وفي مجلة المجمع العلمي مج • وفي المفتطف ٦٠ – ١٠ .

<sup>(</sup>٢) المقتطف ٦٦ – ٣٨٣ مقالة لاسعد داغر

 <sup>(</sup>٣) راجع مجلة المجمع العلمي ٥ – ٣١٣ – و ٣٧٤ و ٢٠٢ .

وضع الفاظ جديدة او [تحقيق ما أترجم وعرب (١) . ونخص بالذكر منهم : –

الدكتور محمد شرف في مؤلفه معجم العلوم الطبية والطبيعية .

🤊 أمين معلوف 🤊 🤊 🥒 الحيوان .

الامير مصطنى الشهابي " " الالفاظ الزراعية وسواه .

الاستاذ رشيد عطيه 🤊 🥒 الدليل في العامي والدخيل .

واذا ذكر العاملون في حقل الترجمة الذين وسَّعوا نطاق اللغة الكتابية في العصر الحاضر ففي مقدمتهم يعقوب صروف أحد منشئي المقتطف والذي حرر هذه المجلة الشهيرة اكثر من نصف قرن حاملًا الى العالم العربي ثمار العلوم الغربية . وقد شرح انا طريقته في الترجمة والتعريب شرحاً وافياً نلخصه فيا يلي (٢) : –

- (۱) الكلمات الاعجمية التي نعرف لها كلمات عربية ترادفها نترجها بمرادفاتها سوا. كانت من أصل عربي او غير عربي .
- (٢) الالفاظ الاعجمية او العامية الكثيرة الشيوع اذا وجدنا ان استعال لفظ عربي لها يضيع الفائدة على القراء اضطررنا أن نعدل عن العربي او الفصيح الى الاعجمي أو العامي .
- (٣) الاعلام الاعجمية كتبناها حسب استعالها عند ذويها . والتي عربت منذ زمن قديم بلفظ مخالف (كبندقية لفينيسيا) فهذه نتابع فيها الاقدمين عند امن اللبس .
- (٤) في تعريب النكرات الجديدة التي لا ممادف لها بالعربية اذا رأينا ان الكتباب عربوها قبلنا وشاعت الالفاظ فالغالب ان نجاديهم كقولنا

<sup>√ (1)</sup> راجع مقالات الدكتور محمد نوفيق صدقي في المنار ١٤ ج ٨ ٢٩٠٠ .

<sup>(</sup>٢) راجع نفصيله في المقتطف ٥٣ ص ٧٣ – ٧٩ ومج ٧٠ ج ٥ و ١٧٠ ص ٦ – ٧ .

اكسوجين وفوصفور وسواهما . واذا لم نر ان الكتاب سبقون الى تعريبها عنينا باستمال الكلمة التي نقدر لها طول البقاء . وعني عن البيان اننا الترمن ان نجاري العلماء في المصطلحات العلمية التي تفقد دلالتها بتعريبها (كالحامض الكبيرتوس والكبريتيك ) جارين في ذلك مجرى المترجين الاقدمين . »

ولصروف رسالة بعث بها الى المجمع العلمي العربي بدمشق وفيها يشير على المجمع ان لا يهتموا بالترجمة حيث لا موجب لها وفي قوله فيها (1) - « وما الفائدة من ترك كلمة افرنجية شاعت بيننا والتفتيش عن كلمة قديمة حوشية يحتمل ان لا يؤدي معناها معنى اللفظة الافرنجية ولو بعد المط ... لقد حاولت الترجمة خمسين سنة الى الآن ووجدت أخيراً أنه لا بد لي من أن أعرب دفيريا وتيفوئيد وتيفوس كما اكتب سل وصداع ويرقان . والأحسن ان ندع الترجمة والتعريب في كل علم الذين يعلمونه ويعملون به . واللغة لا تقوم بما فيها من الاسما. به با عالم علم الحروف والتصاديف » .

ومن اوضاعه - الصَّلب ( للفولاذ ) - الغواصات - والدبابات - والوشاشات والنواة - والكهارب وسواها (r) .

والبحث في أصول الترجمة والتعريب واسع واننــا نوجه النظر الى ما يلي مما قد يجد فيه الراغب ما يفيده ويغنيه عن كثرة الشروح وهي : -

مقال لجرجي زيدان ( في الهلال ١٦ – ٢٣٢ ) .

مقال لنقولا حداد موضوعه « للعلم لغة خاصة » ( الهلال ١٨ – ٦٦٥ ) .

 <sup>(1)</sup> مجلة المجمع العلمي ٢ - ٢٥١ .

<sup>(</sup>٣) المقتطف ٧٤ – ٨ وراجع مفال فهر الجابري (وهو الكرملي) في المقتطف ٧٧ – ••١

مقال لمحمد شرف موضوعه «اللفة العربية والمصطلحات العلمية» (المقتطف ١٢٤ – ١٢٤).

محاضرات الأَّمير مصطفى الشهابي (المصطلحات العلمية) نشرها معهد الدراسات العربية العالية بمصر سنة ١٩٠٥.

فصلان في اصول الترجمة والتمريب للمؤلف - ( في المقتطف ٧٤ )



## فهرس الاعلام

حرف الالف ابن منظور ۸۷ ابن الناعمه ٩٩ الأمدي ١٦ ١٨ ٢٣٠ ابو تمام (حبيب) ۱۷ ، ۱۸ ، ۱۹ ، ۵۰ ابن الأثار ٨٠ ١٤ ٢ ٢٠ ٢٧ ٢٧٨ 74 600 ابن برتی ۸۷ ابو ریشه (عمر) ۵۲ ، ۲۰ ابن البطريق ٩٩ ابو شکه ۵ این درید ۸۷ ابو عسده ۱۷ ۲۴۶ ابن الدمينة ٧٦ ابو العتاهمة ٥٠ ٢٠٨ ابن رشق ۸ که ۸۹ ابو ماضی ۹۲ ابن الرومي ١٧ ابو نواس ۱۷ ابن السَّحْمَت ١٧ ٨٦٠٨ ابن سلام ۲، ۸۶ ادريس (راغب) ١٠٥ ابن سنان ۸ الادريسي ٣٨ ابن سده ۸۷ ارسطو ۸ ، ۹ ه ابن عساكر ٨٩ الازهر - الازهري ۸۷ ، ۱۰۰ ابن العلاء ٨٩ اسكندرية ١٠٣ ابن فارس ۸۷ الاسلام – اسلامي – مسلمون ٤٦ ، ٢٤ ابن قتاسة ٣ ، ١٤ ، ١٥ ، ١٢ ، ٢٤ ، ١٥ ، 40647644644 11 · 11 اسماعيل ٤٣ ابن قُيم الجوزيه ٢٤ الاصفهاني ٧٦ ابن المقفّع ه الاصمعي ٥ ، ١٧ ، ٨٥ ، ٨٩ ، ٩٠

الاعشي ٣٤

ابن المعتز ١٣

افرنج – فرنج – فرنج به ۳۲،۶۳۱ ۱۰۳ المكري ۱۰۳ رورت ۲۸ ۱۰۲ ۱۰۴ ت ، ث تاین ۲۹ ک و و الترك (نقولا) ٢٦ تُوتنخ آمون ٤٧ ، ٨٠ التَّاني ٨٧ ثارت (ابن قرّه) ٩٩ ح الحاحظ ٢٠٤٢٠ ١١ (١٠٤٦ هـ الماء) الجامعة (معرد) ١٠٢ الجاهلي – الجاهلية ٢٩ ٢١، ٢٤ ٢٤، ٣٤ 476906 AX 6 Y4 6 66 حبران ۲۶ ۲۴ ۹۳۶ الحرجاني (ابو الحسن) ١٦ / ١٧ / ١٨ الحرجاني (عبد القاهر) ١١٠٨، ١٢٠) 1. 6 44 6 18 6 14 الجندي (سليم) ٩١ جان (الاب جرجس) ٩١ جواد (مصطفی) ۱۱۱

الحوهري ۸۷ ۹۹۶

جويدي ۲۸

1176107 اقلىدس ٩٩ امرؤ القيس ١٣ ، ٢٠ ، ٤٣ املاکا ۱۰۲ اميَّه - اموى ٣٩ ، ٢٤ ، ١٤ اندلس - اندلسی ۲۲ الانصاري (ابو زيد) ٨٥ انكليز - انكليزي ٣٧ ١٠٢ الاهرام ٢٤ اوروبا ٤١ ١٠٢٠ اوس ٤٤ ٍ المارودي (محمود) ٢٦ الباستيل ٦٤ الباقلاني ١٦ ، ١٩ ، ٢١ المحتري ١٨ ، ١٩ ، ٢٠ ، ٥٥ برو کلمان ۲۸ برونتبار ۳۹ بريطانيا ٨٠ البستاني (بطرس) ۸۸ ۸۸ آ بشّار ۸۰ بصره - بصربون ۱۲ که ۸۵ سداد ۲۹ که

دار الكتب (المصرية) ٣٨ خ ، ح داغر (اسعد) ۹۱ الحارث ٤٣ داهش ۷۳ حافظ ابرهيم ٤٦ ، ٧٠ ، ٧١ ، ٧٤ دوزی ۲۸ حبشى ١٠٠ دي غويه ۲۸ الحجون (مڪان) ٢٤ دىكارت ١٠ حداد ۱۱۱ ر ، ز الحريري ۹۱۶۹۰ حسامی ۲۳ ربيعة ١٣ حسان ٤٣ الرصافي ٧٧ حسان (طه) ۲۹ ۱۱۰۶ الرمزية - رمزيون ٥٦ ، ٨٠ ، ٢٣٠ الحطئة ٥٠٧٠ الحطئة روم ۱۰۱ الحكيم (توفيق) ٥٥ (حاشية) رومان ۲۲ ۲۳۶ ۱۶۶ ۶۶ الحصي (قسطاكي) ۲۲ ، ۲۲ رومنتكىة ٥٦ الريحاني ( امين ) ٧٣٠ ٧٧ ، ٩٣ حاد ۲۶ رُبط ۲۸ **517** 713 الزعلاوي ٩١ حنين ( ابن اسحق ) ٩٩ زکی (احمد) ۹۳ الحَقَّاجِي ٩١٢٩٠ الزمخشرى ٨٧ الخلافة ٣٢ ١٤ الزهاري ۲۰ ، ۲۳ ، ۲۷ خلف ۱۷ ۲۲۶ زهر و ک ع ع الخليل ( ابن احد ) ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۸ الخوري (بشاره) ٤٨ زیدان (جرجی) ۲۹۰ (۹۰ ۱۰۴ ۱۱۹ ۲۱۰ زیدان س ، ش

سانت بوف ۳۹

دار العلوم (نادي) ١٠٤

ع ، خ سينسر ٢٧ سرياني ١٠٠ عادة ١٠٠ السڪاکي ٨ عبَّاس - عبَّاسي ٣٩ ، ٢٢ ، ٢٢ سلامة (بولس) ٧٠ عد الحمد ٧٨ سوريا – سوريّ ۲۷ ، ۱۰۲ ، ۱۰۸ عد الملك مد سوید ۸۵ عان - عاني ۲۲ ، ۱۰۲ ، ۱۰۲ الشدياق (فارس) ۲۰،۲۳، ۹۴، العجم ٤٢ عدنان – عدناني ١١ شرف (محمد) ۱۱۵ و ۱۱۷ عراقية ١١٢ الشعوبية ٤٢ عذره - عذری ۲۲ الشهابي ١١٠٠ ١١٧٠ عرب - عربي - عربية ٢٧ ١ ٣١ ٣٢ ٢٣ ، شوقی ۲۷ که ۸۰ ( { ) ( 4 ) ( 4 ) ( 4 ) ( 4 ) 6 YY 6 70 6 EX 6 ET 6 ET ص ، ض ، ط 6476446A06746YY الصابي ٣٤ 1.761.161..691 صرّوف (یعقسوب) ۸۶٬۹۶٬۹۱۰ العسكوي ( ابو هلال ) ۸ ۲ ۹ ۲۱ ۲ 117 14 6 17 الصفاني (الصاغاني) ٨٧ عصة الامم ٨٠ صفا ۲۳ عطية (رشيد) ١١٥،٢٩١ الصفدي ٩٩ عقاد ۲۰ ضومط (جېر) ۲۲ ، ۹٤ ، ۹۳ عقل ۷۷ طاغور ٦٢ الطبري ۲۸ على (الامام) ٧٠ طرفه ۲۳ عمر (الفاروق) ۲۱،۳

کعب ۱۹ عمرو ۲۴ کا ۸۹ عورية ها كوفة - كوفى ٤٢ ، ٨٥ ، ١١٢ الغرب – غربي ۲۷ ، ۳۰ ، ۳۱ ، ۲۲ لېکی ۲۸ غولدتزيير ٣٨ لوزان ٤٧ اللث ( ابن نصر ) ٨٦ فارس ۵۸ فارسی – فرس ۱۰۱، ۱۰۱، المتلتس ٤٣ فاندىك ١٠٣ المتنبي ( ابو الطيب ) ١٦ ، ١٧ ، ١٨ ، فرنسا – افرنسي ۳۲ ، ۲۷ ، ۱۰۲ YY ( 00 ( TT فريتاغ ٣٨ المجمع العلمي الشرقي ١٠٣ 🛚 فلوغل ۴۸ المجمع العلمى العراقي ١١١ ١١١٤ فهمی (منصور) ۱۱۰ المجمع العلمي العسربي ٩٤ ٩٦ ٩٦ ٢٠٠٠ الفتروزابادي ۲۰ ، ۸۷ ، ۹۴ ، ۵۴ فنصل ۲۸ ۱۰۹۶ 117611161.4 الفيومي ۸۷ المجمع اللغوي ( بمصر ) ۸۸ ، ۹۹ ، ۱۰۷ ق ، ك ، ل محمد علي ٢٥ القالي ٨٧ مخضرم ٣٩ قدامة ٨ ٢٠ ١١٠ ١١٠ ٢٢ ٥٩ المدينة ١١ کارترمبر ۴۸ المربد مد الكاظمي ٧١ المرزوقي ٥٣ (حاشية) کرزن ۱۷ المرصفى ٢٥ ، ٢٧ الكرملي (انستاس) ١١٤

| سرغوليوث ٨٨                               | نالينو ٣٨                                   |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------|
| سروه (حسين) ٦١ حاشية                      | النبي ( محمد – الرسول ) ٤٣                  |
| المستشرقون ٣٨                             | علمٰ ٥٧                                     |
| سيعية ٢٤                                  | النديم ( عبدالله ) ١٠٠، ١٠٠١                |
| مصر - مصرية - مصريون ٣٨ ٢٦ ؟              | نُصيب ٣                                     |
| 1.061.461.764.684                         |                                             |
| ۲۰۱                                       | نگلسون ۳۸                                   |
| المصري ٧٠                                 | نولد که ۳۸                                  |
| مضاض ۱۳                                   |                                             |
| مضر ۱۳۶۳                                  | ه ، و ، ي                                   |
| T. C. | هندیة ۱۰۰ کا ۱۰۰                            |
| المعتصم ٤٦                                | الهشري (محمد) ۷۰                            |
| المعلوف ١١٤ ؟ ١١٠                         | •                                           |
| المغربي ٩٩ ٢ ٩٩                           | میکل ۷۴                                     |
| ۔<br>مفرّ ج ۷۴                            | هیوار ۳۸                                    |
|                                           | وزير ( عبد المسيح ) ١١٢                     |
| 18611 25                                  | وستفلد ۳۸                                   |
| الملائكة (نازك) ٧٠                        |                                             |
| المنذر ١١                                 | اليازجي ( ابرهيم ) ۲۰ ، ۲۲ ، ۳۲ ، ۹۱        |
| المهدي ٤٣                                 | 11761.5                                     |
| _                                         | اليازجي (خليل) ١١٢                          |
| المهل ۲۴                                  | ين – يني ٤٣                                 |
| الموصلي ٩٠                                | يهود ۲۰                                     |
| ٺ                                         | يور<br>يونــان – يوناني ۲۲ ، ۳۲ ، ۳۳ ، ۱۱ ؛ |
| النابغة ع                                 | 1.161.699                                   |
| • •                                       | Y . Y . Y . X . X .                         |
| ناصف ۱۰۶                                  |                                             |

# فهرس المصنفات الواردة في الكتاب

( كتب \_ رسائل \_ قصائد )

البكرية ٧٠ تذكرة الكاتب ٩١ ترجمة شيطان ٧٠ التنكيت والتبكيت ١٠٣ تهذيب الالفاظ ٨٦ التهذيب (معجم) ٨٧ التوشيح ٢٢ ، ٢٢ ثورة في الجديم ٧٠

ج ' ع ' خ الجمهرة ٨٧ الجوائب ١٤ الحب الاحمر ٣٧ الحديث النبومي ٣٨ الحاسة ٣٥ الحالدة ٢٠

د ، ذ ، و ، و ، و دائرة المعارف ۸۸ درّة الغواص ۹۰ اخطاؤنا في الصحف ٩١ ادب الكاتب ٤ ، ٨٦ اساس البلاغة ٨٧ اسرار البلاغة ٨ ، ١٢ اصلاح الفاسد ٩١ اعجاز القرآن ١٦ ، ١٩ ، ٢٠ الالفاظ الزراعية (معجم ) ١١٥ الامالي ٨٧ الامال الميداني ٣٨

> البارع ( معجم ) ۸۷ البرق ۱۱۱ البيان والتبيين ۳ ٬ ۲ ٬ ۹ بين احضان الابدية ۷۳

تاريخ اللغة العربية ٥٠

ت ، ث

عثرات الاقلام ٩١ على شاطى الاعراف ٧٠ العمدة ٨ العمرية ٧٠٠٧٠ العنقاء ٢٧ عد الغدير ٧٠ العين (كتاب) ٨٦ الغربال (كتاب) ٩٣ غريب المصنَّف ١٥

ف، ق، ك، ل فتوح البلدان ۳۸ فلسفة البلاغة ٢٧ ٢٧ ٢٧ فنون الادب (كتاب) ٧٤ الفهرست ۲۸ الفوائد المشوّق (كتاب) ٢٤ في الادب الجاهلي (كتاب) ٣٩ القاموس المحبط ٢٦ ١٨٧ قدموس ٥٧

القرآن – القرآني ۲۰ ،۲۸ ، ۲۱ ،۲۲ ، 446 11 الكامل ٢٨ كشف الغلنون ٣٨

دلائل الاعجاز ٨ – ١٢ الدليل في مرادف العامي والدخيل ٤٩١ على بساط الربيح ٧٠ ديوان مسلم ۲۸ ديوان المعانى ٢٤ رباعيَّات الحنام ٧٣ رسائل المعرّي ٣٨ رندلی ۸۰ الزجل ٢٢

> س ، ش سأم (قصيدة) ٦٨ سر الفصاحة ٨ سىبونە (كتاب) ٢٦ الشعر والشعراء ٣٠٤٢ ١٢٠٤

> > ص ، ط

الصحاح ٨٧ الصناعتين ٨ ٠٩ ١٠٠ طبقات الحفاظ ٣٨ طبقات الشعراء ٣

ع ، غ العباب ( معجم ) ۸۷ عبقر ۷۰

المقتطف ۱۱۰ منهل الورّاد ۲۲ ° ۳۱ ° ۳۲ ° ۳۲

الموازنة (كتاب) ١٦

الموعب ۸۷

ٺ

نسمات وزابع ( ديوان ) ۲۲ ۲۳ نقـد الشعر ( كتاب ) ۸ و ۲۴

نقد النثر (كتاب) ۱۰۱

النهاية (كتاب) ٨٧

النوادر ٨٥

9 6 0

الهلال ١١٦

الوساطة ١٦

الوسيلة ٢٦

وفيات الاعيان ٢٨

لسان العرب (كتاب) ۸۲

اللغة العربية والمصطلحات العلمية ١١٧

٩

المثل السائر ٨ ١٤ ، ١٥ ، ٢٤

مجلة المجمع العلمي ٩١

المجمل ۸۷

المحكم ١٧

محيط المحيط ٨٨٠٨٧

المصياح المنير ٨٧

المصطلحات العامية ١١٧

المطر (كتاب) ٨٥

المارف (كتاب) ۴۸

المعاني الكبير (كتاب) ٢٤

المعجب ٣٨

معجم الادباء ٣٨

معجم البلدان ٣٨

معجم العلوم الطبية ١١٥

مفتاح العلوم ٨

## بعض المداجع

### لمن يروم زيادة البحث في النقد الادبي

البلاغة واثر الفلسفة عند العرب ، للمين الحولي

نقد الشعر ، لنسيب عازار

البلاغة في دور نشأتها ، لسيد نوفل الطبع والصنعة في الشعر ، لمحمد الههياوي

النقد المنهجي عند العرب ٬ لمحمد مندور

الفن ومذهبه > لشوقي ضيف

فنون الادب ٢ تعريب زكي محمود

اصول النقد الادبي ، لاحمد الشايب في الادب والنقد ، لمحمد مندور

الاصول الفنيَّة للادب ، لعبد الحميد حسن الشعر في ضوء النقد الحديث ،

لمصطنى السحرتي

الرمزية ، لانطوان كرم النقد الجمالي ، لروز غريّب موسيقى الشعر ، لابراهيم انيس اثر القرآن في تطور النقد الادبي ، لحمد زغاول سلام من الادب العربي القديم

البيان والتبيين ، للجاحظ

نقد الشعر ، لقدامة

الوساطة ، لابي الحسن الجرجاني

المواذنة ، للآمدي

الموشح ، للمرزباني

الصناعتين ، لابي هلال العسكري

اعجاز القرآن ، للباقلَّاني

العمدة ، لابن رشيق

سر" الفصاحة ، لابن سنان الحفاجي

دلائل الاعجاز } لعبد القاهر الجرجاني اسرار البلاغة

المثل السائر ، لضياء الدين بن الاثع

من الادب العربي الحديث

فلسفة البلاغة ، لجهر ضومط منهل الوراد ، لقسطاكي الحمصي

### من الادب الغربي

Principles of Criticism, I. A. Richards
History of European Taste, G. Saintsbury
Wordworth's Literary Crit., N. C. Smith
Creative Criticism, J. E. Spingarm
The Symbolic Process, John Markey
Biographia Literaria, Coleridge
The Spirit of Language, Voster—Tr. by Oscar Oeser.
Some Principles of Crit., Winchester
Principles of Lit. Crit., L. Abercombie
Science & Aesthetic Judgement, Sholem Kahn
The Philosophy of Rhetoric, I. A. Richards,
Poetica, Aristotle, Tr. by Butcher.

#### مقالات وفصول شتى

علة الرسالة ٥ - ٧٣٤

الوصف في الادبين الانكليزي والعربي مدرستان ادبيتان في مصر ولبنان الصور والمعاني في الشعر الشعر بين العقل الباطن والعقل الواعي ينابيع الادب الحي دراسات في الرمزية في الادب العربي الرمزية بين المدرسة القديمة والمدرسة الجديدة الشعر ومهاميه العالية نقد مصرع كليوباطرة مقال في النقد الشاعرية والجمال

المكشوف ع ٢٥٣ و ٢٥٤ مجلة الكتاب ١ ع ٦ المكشوف ٣ ع ١٦ الادیب ٤ ع ٣ . 60 0 ″ ۱ع۷ولاو ۹ صحفة الحامعة المصربة ٦ يوليو ١٩٣٧ المقتطف ٧٠ – ١٩٩ 11 - 1x -الملال ٢٦ - ٢٠٦ مقدمة كتاب لبنان الشاعر لصلاح لبكي وحمی الرسالة ج ۱ ص ۱ الملال ۲۶ - ۲۷۱ الأديب ٣ ع ١٠ مجلة مجمع اللغة العربي ج ٧ – ١٢٣ T.0 1 1 1 1

الجال العربي في ضوء التحليل النفسي الاسس الفلسفية الرمزية عجامعنا العربية واوضاعها موقف اللغة العربية من اللغة الفصحى

مجلة مجمع اللغة العربي ٧-٣٥١ فصل من كتاب تحت اشعة الفكو ص ٨٧ لتوفيق الحكيم مقدمة لكتاب المختارات السائرة لانيس المقدسي

مدرسة القياس في اللغة النقد

الادب وكيف نتذرقه



# بعض مؤلفات صاحب المقدمة

الانجاهات الادبيّة في العالم العربي الحديث. وهي دراسات تحليليَّة في نحو د٠٠ صفحة كبيرة الموامل الفعَّالة في النهضة العربية الحديثة ولظواهرها الادبيَّة الرئيسيَّة

تطور الاساليب النثرية . يتناول النثر العربي وخصائصه الفنيَّة منذ بزوغ الاسلام الى الوقت الحاضر ( في ١٥٠ صفحة كبيرة )

امواء الشعو في العصر العباسي . دراسات تحليليَّة وعرض لادب ثمانية من اشهر شعراء العرب وللجوّ الذي نشأوا فيه ( في اكثر من عفحة )

ديوات ابن الساعاتي . في جزئين كبيرين ينشر بعد التحقيق عن مخطوطة ترجع الى عهد الشاعر في اوائل القرن السابع الهجري . وفيه دراسة لحياة الشاعر وشعره

الدول العربية وآدابها . موجز في تاريخ الادب العربي يتناول الدول العربية وما نشأ فيها من الآداب منذ اقدم العصور حتى الوقت الحاضر

رسائل ابن الاثير . تُحقَّق وتنشر لاول مرّة عن مخطوطة ترجع الى عهد صلاح الدين الايوبي واسرته